

(أعلى الله مقامه)

إعداد وتحقيق وتعليق أحمد بن حسين العبيدان الأحسائي







لجنة إحياء تراث محرسة الشيخ الأوحد الأحسائي على

# شرح الصلاة على محمد وآله في مدرسة الشيخ الأحسائي

(أعلى الله مقامه)

إعداد وتحقيق وتعليق أحمد بن حسين العُبيدان الأحسائي

لجنة إحياء تراث مدرسة الشيخ الأوحد الأحسائي كا

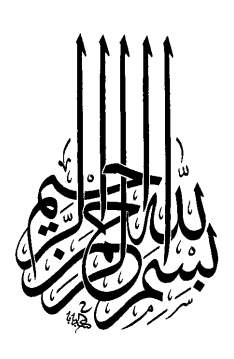
# حقوق الطبع والنشر محفوظة للناشر

الطبعة الأولى ١٤٤٢ هـ / ٢٠٢٠ م



#### الناشر:

- 🖁 لجنة إحياء تراث مدرسة الشيخ الأوحد الأحسائي
  - 🖁 الجمهورية العربية السورية\_السيدة زينب
  - ﴿ الملكة العربية السعودية ـ الأحساء ـ الهفوف
- 🖁 جمهورية إيران الإسلامية ـ قم المشرفة ـ شارع أرك



#### كلمة البداية

بعد أن جمعت ما أمكنني من شروح وبيان لمعنى الصلاة على محمد وآله (صلوات الله عليهم) كانت تراودني فكرة إفراد ما قام به بعض أعلام مدرسة الشيخ أحمد الأحسائي (أعلى الله مقامهم) في كتاب خاص أو رسالة مستقلة، وقد عرضت الفكرة على الصديق العزيز والأخ الفاضل الشيخ حسين نصيرپور البهبهاني (وفقه الله لما فيه الخير والرضا) فاستحسن ما اقترحته، فكان كثير السؤال عنه والحث على إنهائه وتقديمه للمؤمنين.

ولما أن تهيّأت الظروف ـ وأشكر الله على ذلك ـ بدأت في إعداد وترتيب كلمات الأعلام في المقام فاستخرجت ما أردته مما يتعلق بالصلاة على النبي وآله (صلوات الله عليهم) مما ذكره الأعلام في الكتب التي صنّفوها ـ مستعينا بالشيخ البهبهاني الذي بذل جهداً كبيراً في البحث معي وإرشادي إلى مواطن ما نحتاجه من كلماتهم (أعلى الله مقامهم، ورفع في الخُلد أعلامهم) ـ وقمت بجمعها وتحقيقها وترتيبها، حتى خرج بهذه الحلّة القشيبة والصورة المرتبة، والحمد لله.

أسأل الله تعالى خلوص النية، وأرجو من المصطفى وأهل بيته (صلوات الله عليهم) القبول والرضا، وأن يكون ثواب هذا العمل هدية واصلة وتحفة شاملة تضيء مضجع والدي المرحوم الحاج حسين بن الحاج معتوق (غفر الله لهما وحشرهما معهم). آمين

# بيس ألِلله ألرِّم نِزالتَحيب فِي

لا شك أن للصلاة على محمد وآله (صلى الله عليهم أجمعين) فضلاً وكرامة عند الله (عز وجل) فقد صلى وملائكته عليه عليه وملائكته عليه وملائكته عليه الله وملائكته عليه الله وملائكته عليه الله وملوث الله وملوث على النبي منهم أمر بها عباده المؤمنين: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا صَلُوا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا تَسْلِيماً ﴾، وهكذا ورد مثل هذا الطلب في روايات الخاصة والعامة ـ كما هو مبثوث في مظانه ـ ومنطلق هذا الاهتمام بالصلاة على النبي وآله (صلى الله عليهم أجمعين) يرجع إلى اشتمالها على الخير والصلاح والسعادة المنعكسين علينا في الدنيا والآخرة معاً، فالله تعالى هو المصلي قبلنا، ثم الملائكة، ثم نحن الخلق المكلفون نجني الفائدة، والشرف، والعزة، والكرامة منها.

وهي المكانة التي رفع الله تعالى نبيه وميّزه عن غيره بها، وقد بين هذا أمير المؤمنين عليَّهُ لليهودي الذي حاجّه في النبي والمُثِّيَّةُ وما له من فضل:

قال اليهودي: هذا آدم على أسجد الله له ملائكته، فهل فعل لمحمد شيئاً من هذا؟ فقال له على على القد كان كذلك، أسجد الله لآدم ملائكته، فإن سجودهم له لم يكن سجود طاعة، وأنهم عبدوا آدم من دون الله (عز وجل) ولكن اعترافاً بالفضيلة ورحمة من الله له، ومحمد ومحمد المعلى ما هو

أفضل من هذا، إن الله (عز وجل) صلى عليه في جبروته والملائكة بأجمعها، وتعبّد المؤمنين بالصلاة عليه، فهذه زيادة يا يهودي»(١).

ولا شك ولا ريب أن (الصلاة على محمد وآل محمد) بالنسبة لنا هي الصلة الروحية، والوصلة الملكوتية التي تربطنا بمحمد وآل محمد عليه الذين هم حقيقة الوجود، ولهم الوجود بذاته، ومن أراد الوصول إلى الله (عزّ وجل) فَعبْر صراطه المستقيم، وعَبْر اتّباع فكر وثقافة الولاية لهم عليه ليصل إليه سبحانه، فعن أبي عبد الله عليه قال: «بنا عُرف الله، وبنا عُبد الله نحن الأدلاء على الله، ولولانا ما عُبد الله» (٢).

ولو تأمّلنا مليّاً في هذه الجملة التي تريدها الآية المباركة لوجدناها ثلاث كلمات نورانية «الله» و «محمد» و «آل محمد»، فكل العظمة عظمة «الله» تعالى معجلية في «محمد» و «آل محمد» (صلوات الله عليه وعليهم أجمعين) الذين هم الشعاع الرباني الممتد بين الأرض والسماء، المتصل به الخلق بكل ألوان الرحمة والخير والبركة.

فاسم «محمد» والله إذا ما امتزج بأشيائنا ـ المادية والمعنوية ـ أفاض عليه من البركة والخير الإلهي، بل إن كل خير يفيضه الله تعالى ويصل إلينا

١ - الاحتجاج: ج ١ ص ٤٩٩ (في احتجاجه على اليهود من أحبارهم ممن قرأ الصحف والكتب في معجزات النبي وكثير من فضائله).

٢ ـ التوحيد (للصدوق): ص ١٥٢ ب ١٢ ح ٩.

مقدمة ......

إنما هو عن طريقهم عليه وبواسطتهم ومن فيوضات وجودهم (صلوات الله عليهم) كما جاء في الزيارة الجامعة الكبيرة: «وَأُولِياءَ النَّعَمِ»، وأيضاً: «إِنْ ذُكِرَ الْخَيْرُ كُنتُمْ أُولَهُ وَأَصْلَهُ وَفَرْعَهُ وَمَعْدِنَهُ وَمَأُواهُ وَمُنتَهاهُ».

وقد ورد عن الرضا علمه الله: «ما من مائدة و ضعت وحضر عليها من اسمه أحمد أو محمد، إلا قُدّس ذلك المنزل في كل يوم مرتين»(١).

وفي رواية: «ما من قوم كانت لهم مشورة فحضر معهم [مَن] اسمه محمد وأحمد فأدخلوه معهم إلا خِيرَ لهم» (٢).

#### فصول الكتاب

وكتابنا هذا يتناول تمهيداً وفصولاً سبعة وخاتمة:

التمهيد: حول فضل الصلاة على النبي والمنتاد.

الفصل الأول: بيان معنى الصلاة على النبي وآله (صلوات الله عليهم) ، ونبدأ أولاً ببيان معنى (الصلاة) ثم نبين معناها من خلال الروايات وأقوال علماء المدرسة.

الفصل الثاني: بيان وجه تشبيه الصلاة على النبي وآله (صلوات الله عليهم) بالصلاة على إبراهيم وآله ووجه اختصاصه به دون باقى الأنبياء.

الفصل الثالث: بيان معنى التسليم في الآية المباركة، والذي يذكره المصلون في صيغة الصلاة على النبي والثانية من الشيعة وغيرهم.

١ ـ عيون أخبار الرضا: ج ٢ ص ٣٢ ح ٣١.

۲ ـ نفسه، ح ۳۰ .

الفصل الرابع: حكم الصلاة على النبي والشيئة في الصلوات وخارجها. الفصل الخامس: الحكمة من تقديم الصلاة على النبي والشيئة في المسألة، وهل لها من عوائد وآثار تعود عليهم علي

الفصل السادس: بيان حكم الصلاة على النبي المسادس: وخارجها، بالاسم واللقب أو الضمير والإشارة، ومع التكرار والتداخل.

الفصل السابع: إعراب الصلاة على محمد وآل محمد.

خاتمة: في ذكر بعض صيغ الصلوات الواردة في الأدعية الشريفة وخطب المشايخ العظام (رضوان الله عليهم).

# مهيكن

## فضل الصلاة على النبي والثيثة

قال الحاج محمد خان (رحمة الله عليه) في شرح دعاء الرجبية:

قال (صلى الله عليه، وعجل الله فرجه): «أَنْ تُصَلِّى عَلى مُحَمَّد وَآل محمد».

بعدما استشفع بهم وأقسم [على] ربه بحقهم بأنواع القسم وأحسن الثناء عليهم، ابتدأ بالصلاة عليهم؛ لأن الصلاة عليهم سبب رفع الدعاء وقبوله واستجابته، وبذلك ورد الأخبار عن الأئمة الأطهار (سلام الله عليهم)... قال أبو عبد الله عليهم: «كل دعاء يُدعى الله (عز وجل) به محجوب عن السماء حتى يُصلى على محمد وآل محمد»(١).

وقال: «من دعا ولم يذكر النبي والله الدعاء على رأسه، فإذا ذكر النبي والله الدعاء» (٢).

وقال: «من كانت له إلى الله (عزّ وجل) حاجة فليبدأ بالصلاة على محمد وآله ثم يسأل حاجته ثم يختم بالصلاة على محمد وآل محمد فإن الله (عزّ وجل) أكرم من أن يقبل الطرفين ويدع الوسط إذا كانت الصلاة

١ ـ الكافي: ج ٢ ص ٢٩٣ ح ١٠.

۲ ـ الكافي: ج ۲ ص ۲۹۲ ح۲.

وقال: «إذا دعا أحدكم فليبدأ بالصلاة على النبي الله فإن الصلاة على مقبولة ولم يكن الله ليقبل بعض الدعاء ويرد بعضاً»(٢).

فظهر من الحديثين وجه استنان الصلاة عليهم في الدعاء، فإنه لا شك أن الله سبحانه يصلى عليهم إذا طلب العبد ذلك.

وإن قيل: إنه يصلي عليهم [سواء] طلب العبد أو لم يطلب.

أقول: بلى، يصلي عليهم دائماً، ولكن ربما يزيد الصلاة بطلب العبد فإن ما من الله لا نهاية له وخزانته غير محدودة ورحمته بسيطة وسيعة فصلوته عليهم وإن كانت فوق النهايات الخلقية بما يليق بشأنهم ولكن مع ذلك يمكن زيادتها ومن منع الزيادة لقلة معرفته بربه يلزمه القول بأن الله لا يزيد نعمته ورحمته عليهم ويلزم ذلك القول بأنهم لا يبلغون مقاما آخر ولا يزيدون شيئاً، وذلك رد على الله إذ قال: ﴿وَقُلْ رَبِ رِدْنِي عِلْمًا ﴾، وقوله عليها، وذلك رد لنفد ما عندنا »(٣).

وبالجملة، خزانة الله لا نهاية لها فإنه تعالى قال (٤): «خزانتي بين الكاف

١ ـ الكافي: ج ٢ ص ٢٩٤ ح ١٦.

٢ ـ الأمالي (للطوسي): ص ١٧٢ المجلس ٦ ح ٤٢.

٣-عن أبي عبد الله عَشَلَةِ: «إنّا لنزداد في الليل والنهار، ولو لم نزدد لنف ما عندنا». بصائر الدرجات: ص ٢٣٢ ح ٥ ونحوه ح ٧، وأيضاً ص ٣٩٥ ح ٥.

والنون»، وقال ﴿إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئًا أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيكُونُ ﴾، فكل ما أراد زيادة الرحمة عليهم يزيد وإن كانوا مرحومين برحمة غير متناهية. ونفي ذلك يستلزم القول بما قالت إليهود ﴿يَدُ اللَّهِ مَغْلُولَةٌ ﴾ أي لا يزيد بعد شيئًا ﴿غُلَّتْ أَيْدِيهِمْ وَلُعِنُوا بِمَا قَالُوا بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ يُنْفِقُ كَيْفَ يَشَاءً ﴾، فإذا أراد زيادة الإنفاق عليهم بزيادة الرحمة يفعل ذلك، فإذا سأل العبد ذلك يجيبه لا محالة؛ لأنه وعد الاستجابة بالدعاء وقال: ﴿ادْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ ﴾، ولا يمنعه مانع عن ذلك إلا ضعف القابل.

وفي الصلوات لا محظور عن الاستجابة لا من جهة الداعي ولا من جهة المدعو ولا المدعو له، أما المدعو فهو الله الكريم الجواد، ولا مانع من عطائه من حيثه أبداً، وأما المدعو له فآل محمد عليه وهم صالحون لرحمة الله بلا نهاية، ولو ترحم عليهم بجميع رحمته الواسعة التي وسعت كل شيء دائماً بما لا نفاد له، وأما من جهة الداعي فهو بنفسه وإن لم يكن صالحاً لاستجابة دعائه، ولكن إذا أقبل إلى آل محمد عليه ورضي بما فضلهم الله به عليه وترحم عليهم وآثرهم على نفسه إذا بدأ بالدعاء لهم يتنور بنورهم ويستحق الاستجابة من الله، فإذا ثني بعد ذلك لنفسه يجيبه أيضاً؛ لأن الكريم إذا أجاب بعض مسألة أحد يمنعه كرمه عن عدم إجابة الباقي، وإذا ختم دعاءه أيضاً بالصلاة تُقبل لامحالة، فيقبل الله جميع دعائه، وأفضل من ذلك

**>** 

رب أرني خزائنك. قال: يا موسى! إنما خزائني إذا أردت شيئاً أن أقول لـ ه كـن فيكون». معاني الأخبار: ص ٤٠٢ ح ٥٥، الأمالي: ص ٢٠٦ مجلس ٧٦ ح ٤.

أن يصلي عليهم في وسط دعائه، وإذا أجاب الله الأول والآخر والوسط يُجيب الكل بلا شبهة.

قال أبو عبد الله عليه «قال رسول الله والله علوني كقدح الراكب، فإن الراكب يملأ قدحه فيشربه إذا شاء اجعلوني في أول الدعاء وفي وسطه وفي آخره»(١).

بل أقول: إذا جعل جميع دعائه الصلوات يكون أفضل لا محالة، ويتكمل بذلك بحيث يستحق كل نعمة من الله، فإن الله سبحانه إذا وجد من عبد أنه آثر آل محمد عليه على نفسه في الرحمة والنعمة يجزيه الجزاء الأوفي، ويعطيه أفضل ما يعطي السائلين، كما قال أبو عبد الله عليه: «إذا ذكر النبي بيه فأكثروا الصلاة عليه فإنه من صلى على النبي صلاة واحدة صلى الله عليه ألف صلاة في ألف صف من الملائكة، ولم يبق شيء مما خلقه الله إلا صلى على العبد لصلاة الله وصلاة ملائكته، فمن لم يرغب في هذا فهو جاهل مغرور قد برئ الله منه ورسوله وأهل بيته»(٢).

أقول: سرّ ذلك أن الله سبحانه إذا صلّى على عبد يصلي ويرحمه بمشيّته المحيطة بكل شيء، فإذا تجلى بمشيّته على تلك الصفة، وكل شيء نور مشيّته وظلها، يتصور جميع الخلق بتلك الصورة، فيصلي كلهم على ذلك

١ ـ الكافي: ج ٢ ص ٢٩٢ ح ٥.

٢ ـ الكافي: ج ٢ ص ٢٩٢ ح ٦.

تمهيد ......

العبد، وكذلك الأمر إذا لعن الله أو عادى أحداً من خلقه أو والاه، فإنه يحيط أمره بكل شيء؛ ووجه صلاحية العبد لهذه الرحمة الواسعة: ما ذكرناه، وأن الله يغفر له كل ذنب كان يعوقه عن الرحمة الإلهية.

قال علي علمي السلاة على النبي المهمية أمحق للخطايا من الماء للنار، والسلام على النبي أفضل من عتق رقاب»(١).

وقال الرضا عليكية: «من لم يقدر على ما يكفر به ذنوبه فليكثر من الصلاة على محمد وآل محمد فإنها تهدم الذنوب هدماً»(٢).

وعن علي بن محمد العسكري عليه يقول: «إنما اتخذ الله (عز وجل) إبراهيم خليلاً لكثرة صلاته على محمد وأهل بيته» (٣) (صلوات الله عليهم).

وعن الصدوق: قال علم «الصلاة على محمد و آله تعدل عند الله (عن الله عند) التسبيح والتهليل والتكبير» (٢).

وفي الزيارة الجامعة: «وَجَعَلَ صَلاتَنا عَلَيْكُمْ وَما خَصَّنا بِهِ مِنْ وِلايَتِكُمْ طِيبًا لِخَلْقِنا وَطَهارَةً لاَنْفُسِنا وَتَزْكِيَةً لَنا وَكَفَّارَةً لِلنُّنُوبِنا».

فظهر من هذه الأخبار أن الصلاة عليهم أفضل من كل دعاء، فإن العبد إذا دعا وأجاد الدعاء لا يستحق إلا إجابة مسؤوله بعينه، ولكن إذا صلّى عليهم يستحق غفران جميع ذنوبه، ومن غفر الله له يترحم عليه، ومن يترحم

١ ـ ثواب الأعمال: ص ١٥٤.

٢ ـ عيون أخبار الرضا: ج ١ ص ٢٩٤ ب ٢٨ ح ٥٦، الأمالي: ص ٧٣ المجلس ١٧ ح ٤.

٣ ـ علل الشرائع: ص ٣٤ ب ٣٢ ح ٣.

عليه يحبه، وإذا أحب عبده يقربه منه، قال الله تعالى (۱): «إنما يتقرب إلي العبد بالنوافل حتى أحبه، فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به، وبصره الذي يبصر به، ويده التي يبطش بها، ورجله التي يمشي بها، إن دعاني أجبته، وإن سكت عني ابتدأته»، انتهى معنى القدسي.

فإذا صار هذا مآل أمر المحبوب، وقد عرفت من حديث علي بن محمد عليها أن المصلي يصير خليله، فما ظنك بحد فضيلة الصلوات عليهم (صلوات الله عليهم)؟

فأقول كما أمر رسول الله: «اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَآلِ مُحَمَّدٍ كَمَا صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ كَمَا صَلَّيْتَ عَلَى إِبْرَاهِيمَ وَآلِ إِبْرَاهِيمَ إِنَّكَ حَمِيدٌ مَجِيد، وَبَارِكُ عَلَى مُحَمَّدٍ وَآل مُحَمَّدٍ كَمَا بَارَكْتَ عَلَى إِبْرَاهِيمَ وَ آل إِبْرَاهِيمَ إِنَّكَ حَمِيدٌ مَجيد» (٢).

وروى في (المجمع): «الصلاة على النبي أفضل من الدعاء لنفسه» (٤).

۱ - الكافي: ج ٢ ص ٣٥٢ - ٧ و ٨، المحاسن: ج ١ ص ٢٩١ ب ٤٧ - ٤٤٣.

٢ ـ انظر: بحار الأنوار: ج ٢٧ ص ٢٥٨ (باب ١٥) وفيه ١٥ رواية.

٣ ـ الكافي: ج ٤ ص ٤٠٧ ح ٣، ونحوه في ج ٢ ص ٤٩٤ ح ١٧.

٤ ـ مجمع البحرين: ج ١ ص ٢٦٨.

هذا ولا شك أن الصلاة عليهم ذكر الله، ولا أقل من أنها مشتملة على الذكر، وقد قال أبو عبد الله عليه الله (عز وجل) يقول: من شغل بذكري عن مسألتى أعطيته أفضل ما أعطى من سألنى»(١).

وقال «إن العبد لتكون له الحاجة إلى الله (عز وجل) فيبدأ بالثناء على الله (عز وجل) والصلاة على محمد وآل محمد حتى ينسي حاجته فيقضيها الله له من غير ان يسأله إياها»(٢). انتهى.

فالصلاة أفضل من كل دعاء إذا اقتصر العبد عليها، وبها يتقرب العبد إلى الله (عز وجل).

# [الحاج محمد كريم رهي السلوات له]

ولطلب هذا الفضل العظيم أوصى أبي (أعلى الله مقامه) إلي أن أستأجر له رجلاً أو رجالاً يصلّون عنه على محمد وآل محمد وآل بعدد كل يوم من أيام عمره ألف مرة، وكان عمره حين وفاته ثلاثة وستين سنة بزيادة الشهر، كعمر رسول الله وقد استأجرت جماعة من المؤمنين بما يقرب من مأتي دينار أو أزيد، فصلوا على محمد وآله عنه لكل يوم من أيام عمره ألف مرة. (فأعلى الله مقامه، وصلى الله عليه. وأهدي إليه ثواب هذه الصلوات).

١ ـ الكافي: ج ٢ ص ٥٠١ ح ١.

٢ ـ الكافي: ج ٢ ص ٥٠١ ح ٢.

#### الصلاة على النبي النبي في الكتب

وهنا ما ينبغي الالتفات إليه، وهو أن على مَنْ مَرّ عليه اسمٌ أو كنيةٌ أو لقبٌ للنبي وهن للنبي والله عليه وآله والله والل

## قال شيخنا الشهيد الثاني ضيئت:

وكلما كتب اسم النبي المُنْكَةُ كتب بعده الصلاة عليه وعلى آله، والسلام، ويصلّى ويسلّم هو بلسانه أيضاً.

ولا يختصر الصلاة في الكتاب، ولا يسأم من تكريرها، ولو وقعت في السطر مراراً كما يفعل بعض المحرومين المتخلّفين، من كتابة: (صلعم) أو (صلم) أو (صلم) أو (صلم) فإن ذلك كله خلاف الأولى والمنصوص، بل قال بعض العلماء: إن أول من كتب (صلعم) قُطعت يده.

وأقل ما في الاخلال بإكمالها تفويت الثواب العظيم عليها، فقد ورد عن النبي والمالئية : «من صلّى علي في كتاب لم تزل الملائكة تصلّي عليه ما دام

قال الحاج محمد كريم خان (رضوان الله عليه):

وإذا ذكرت الله (جلّ جلاله) فعظّم اسمه وجلله وأوضح كلمات تعظيمه وتممها ولا ترمز، وإذا ذكرت محمداً وآل محمد عليه أو الأنبياء والأولياء (على نبينا وآله و عليهم الصلاة والسلام) فاكتب السلام والصلوة عليهم صريحاً من غير رمز، فأى مطلب أهم من ذلك حتى ترمز له وتصرح بغيره! وينبغى لك أن تكون جميع كتبك خدمة لهم فكيف تصرّح بالخدمات وترمز اسم المخدوم! (۲). انتهى كلامه (رفع الله مقامه).

وقد ذكرت بعض الأخبار في معاني الصلاة على النبي وفضلها جاء شرحها وتفسيرها وبيان بواطنها في كلمات الأعلام العظام:

الشيخ أحمد الأحسائي (رضوان الله عليه) في: (شرح الزيارة الجامعة) ورسائل أخرى.

السيد كاظم الرشتي (رضوان الله عليه) في: (شرح القصيدة) و (شرح الخطبة التطنجية) ورسائل أخرى.

الحاج محمد كريم خان (رضوان الله عليه) في: (طريق النجاة) و (فصل الخطاب) ورسائل أخرى.

١ ـ منية المريد: ص ٣٤٧ ـ ٣٤٧ ب٤ مسألة ١٢.

٢ ـ مكارم الأبرار: ج ٢٩ ص ٦٧ (رسالة تعليم الكتّاب).

#### ٢٠ ..... شرح الصلاة على محمد وآله في مدرسة الشيخ الأحسائي

والحاج محمد خان (رحمة الله عليه) في: (الكتاب المبين) و(شرح دعاء الرجبية) و(شرح الدعاء السابع من الصحيفة السجادية).

والحاج زين العابدين خان (رحمة الله عليه) في: (شرح دعاء الحُجُب). بينوا ذلك بتفاصيل مختلفة ومزايا متعددة في الطرح والعرْض، من أرادها فليطلبها في مواطنها.

# الفصل الأول

# معنى الصلاة على النبي والنبيثة

للصلاة عموماً معناها اللغوي، ولها معناها الاصطلاحي أيضاً الذي استعمله الشارع المقدّس في خصوص الهيئة المعيّنة ذات الركوع والسجود، وفي الصلاة على النبي والمعيّنة.

وسوف نذكر أولاً معنى لفظ (صلاة) ليكون بها المدخل للوصول إلى معنى (الصلاة على النبي والميلية) فنبدأ:

## أولاً: معنى (الصلاة) في اللغة

قال الحاج محمد خان الكرماني (رحمة الله عليه):

أما معناها: [فقد] اختلف العلماء في اشتقاق الصلاة، فقيل: من صليت العود بالنار، ليّنته وقوّمته (١)؛ لأن المصلي يَلين بالحُنو والعطف ويسعي في تعديل ظاهره وتقويم باطنه، كالخشب الذي يعرض على النار.

وقيل: في هذا القول غباوة من صاحبه؛ لأن الصلاة واويّة، وصلَيْتُ العود من ذوات (الياء)، فكيف يصح الاشتقاق! (٢).

١ ـ مقاییس اللغة: ج ٣ ص ٣٠٠ (صلی).

٢ ـ المجموع (للنووي): ج ٢ ص ٢.

وقيل: هو عجيب، فإن المشدّد تُقلب منه (الواو) (ياء) كما في (زكيت المال)، والظاهر أن القائل توهم أنه مأخوذ من (صلَيْتُ) المخففة، ذاهلاً عن كون الثقيلة ـ وهي التصلية، كالتزكية ـ إنما هي مصدر لـ(صلّى) المشددة لا المخففة (١).

وقيل: هذا التعجب أعجب، فإن كلا من (صليت العود) و (صليته) المخففة والمشددة من ذوات (الياء)، فلم تُقلب (الواو) في المشددة (ياءاً) كما زعمه الزاعم، بل (الياء) فيهما من سنخ الكلمة، بخلاف التزكية فإنها واوية، فقلبت (الواو) (ياءاً) مع التشديد، وهذا ظاهر (٢).

وقيل: من (الصلوين)، وهما عِرقان من جانبي الذنب، وعظمان ينحنيان عند الانحناء، فناسب أن يُراد بها الحُنو والانعطاف المعنويين (٣).

وقال الزمخشري في (الكشاف): الصلاة فعلٌ من (صلى) كالزكاة من زكّى، وكتابتها بالواو على لفظ المُفخّم [(الصلوة) و (الزكوة)]. وحقيقة صلّى: حَرّك الصلوين؛ لأن المصلّى يفعل ذلك في ركوعه وسجوده (٤٠٠٠)...

وقيل: بل أصل الصلاة اللغوي بمعنى الدعاء، ويؤيده أن الصلاة بهذا المعنى في أشعار الجاهلية كثيرة الاستعمال.

١ ـ عن الزركشي في رياض السالكين: ج ١ ص ٤١٨.

٢ ـ رياض السالكين: ج ١ ص ٤١٨.

٣ ـ تهذيب الأسماء واللغات: ج ١ ص ١٧٩.

٤ ـ الكشاف: ج ١ ص ٣٣ في بداية تفسيره سورة البقرة.

والحق في المقام أن الصلاة من الصلة... ويمكن أن يكون من الوصل... أو يكون من الوصلة<sup>(۱)</sup>.

وقال (رفع الله مقامه) أيضاً:

والصلاة في اللغة بمعنى الدعاء، وقيل إنها مشتركة بين الدعاء والتعظيم والرحمة والبركة (٢)، وزاد آخر: الاستغفار وحسن الثناء من الله على رسوله والرحمة والبركة (٢). انتهى كلامه (٤).

قال الحاج محمد كريم خان (أعلى الله مقامه):

اعلم أن الصلاة في ظاهر اللغة بمعني الدعاء والتعظيم والرحمة والبركة والاستغفار وحُسن الثناء من الله (عز وجل) والفعل منه صلى، وهي تقرن بعلى وقد يكون المعنى باللام، فإن قولك: صلى عليه دعا له أو استغفر له، وقد يكون بعلى أيضاً، فان قولك: صلى عليه أي بارك عليه أو أثنى عليه، وقد يكون بغير حرف كقولك: صلى الله عليه أي رَحِمَهُ أو عظمَهُ...(٥).

وقال الشيخ أحمد الأحسائي (زاد الله في علو مقامه):

قالوا الصلاة من الله الرحمة ومن الملائكة الاستغفار ومن الناس الدعاء.

١ ـ مجموعة الرسائل: ج ٢٥ ص ٣٠٤ و ٣٠٦ (شرح الدعاء السابع من الصحيفة السجادية).

٢ ـ المصباح المنير: ص ٣٤٦، تاج العروس: ج ١٩ ص ٦٠٧.

٣ ـ كتاب العين: ج ٧ ص ١٥٤، المحيط في اللغة: ج ٨ ص ١٨٤.

٤ ـ شرح دعاء الرجبية: ص١٤٧.

٥ ـ طريق النجاة: ج ٢ ص ٢٤.

والذي يظهر لي أنّ معناها ـ لغةً ـ حقيقةٌ مختلفة باختلاف مراتب من نُسبت إليه بالوضع الأول من غير مجاز ولا نقل، وهي بالتشكيك أشبه وبالاشتراك أوجه، كوضع اليد للقوة حقيقة، ومن دون تلك الحقيقة وضعت اليد على الكف حقيقة، فافهم.

وهنا سؤال مشهور وهو أنّ الصلاة إذا فُسّرت بمعنى الدعاء فتعدّيها بـ(على) يكون للضرر لا للنفع؟

والجواب عنه:

أما معنى... الدعاء، فقيل: إنما يكون بمعنى التضرّر إذا كان بلفظ الدعاء لا بمعناه، وهذا قول حسن بلفظ أذا تُممّ، وتمامه أن المحذور [من هذا التفسير] إنما يكون [تامّاً] لو كانت الصلاة مضمّنة معنى الدعاء، فإنه يجب فيها أن تعدّى بما يتعدّى به الدعاء مثل «سمع الله لمن حمده» أي: استجاب؛ لأن [لفظ] (سمع) ليس موضوعاً لغة بمعنى استجاب، بل ضمن معناه، فعُدّي بما يتعدّى به، وأمّا الصلاة فإنّها وُضعت لغة مُعدّاة بـ(على)، بمعنى الدعاء، ومُعدّى إباللام)(۱).

والذي يظهر أن معناها لغةً: حقيقةٌ مختلفة باختلاف مراتب مَنْ نُسبت إليه بالوضع الأول من غير مجازٍ ولا نقل، وهي بالتشكيك أشبه (٢)

١ ـ صراط اليقين في شرح تبصرة المتعلمين: ج ١ ص ٤٢، جوامع الكلم: ج ٦ ص ٣٣٦.

٢ ـ المفهوم المشكك: هو اتحاد اللفظ والمعنى، ولا يمنع نفس تصور المعنى من وقوع الاشتراك فيه (بين ألفاظ عدّة)، وهو ما يقع على مسميات بمعنى واحد لكن بينها

وبالإشتراك أوجه؛ كوضع (اليد) ـ على حقيقته بعد تحقيقه ـ للقوّة حقيقة، ومن دون تلك الحقيقة وُضعت (اليد) على (الكف) حقيقة (١٠).

# وقال (أعلى الله مقامه) أيضاً:

الصلاة مأخوذة من الدعاء، وهو [معنى] باطن إلا أننا نشير إليه، وهو أن الله سبحانه دعا عباده إلى القرب من رحمته بهذه العبادة الخاصة، ودعاءهم في هذه العبادة الخاصة بنيّاتهم وتكبيراتهم وقراءتهم وركوعهم وسجودهم، وألسنتهم وهيئاتهم، وحركاتهم وسكونهم دعاءً لا يكون دعاء أشمل منه، ولا أقرب استجابة؛ لأنهم دعوه بألسنتهم وعيونهم، وأيديهم وأرجلهم، وقيامهم وقعودهم، وركوعهم وسجودهم، وجهرهم وإخفاتهم وجميع جوارحهم وظاهرهم وباطنهم وشاهدهم (وغائبهم).

\_

اختلاف بالتقدم والتأخر والشدة والضعف، ويتفاوت معناه في جميع موارده من ناحية الأولوية والأشدية. ومشال ذلك: الموجود أو الوجود الواقع على الخالق والمخلوق ووجود الخالق أولى من وجود المخلوق، وكلاهما موجود، وكالبياض الواقع على الثلج والقرطاس فإن الثلج أشد بياضاً من القرطاس وكل منهما بياض، وكذا العدد (١٠٠٠) أكثر من (١٠٠٠) وكل منهما عدد، وذلك لا يُوجب المجازية بل يكون أيضاً كل من الإطلاق والاستعمال على وجه الحقيقة.

١ ـ صراط اليقين في شرح تبصرة المتعلمين: ج ١ ص ٤١، جوامع الكلم: ج ٦ ص ٣٣٥.

[أو] أنّها مأخوذة من الصّلة (١)؛ لأنها صلة الله لعبده بمدده، ومن الوصلة (٢)؛ لأنها سبيل الله إلى عبده وفيما يمدّه، وسبيل العبد إلى الله في دعائه وقابليّته لمدده، وفي أعماله، ومن الوصل (٣)، أي اتصال رحمة الرَبّ سبحانه بعبده، واتصال عبده بقربه، فهي معراج المؤمن إلى قريب المسافة لمن قصده كما يحب سبحانه وتعالى. فهذه أربعة أوجه أخذت الصلاة منها على سبيل الإجماع، بمعنى أنّ كُلاً منها ملحوظٌ، لا أنها على سبيل الترديد، بمعنى أنها أخذت من أحدها (٤). انتهى كلامه.

الصلة: هي العطاء والمدد وما يعطيه الله تعالى للعبد. قال الشيخ (أعلى الله مقامه):
 (والصلاة مشتقة من الصلة، أي: مُدَّهم (أي أهل البيت عظيم) بمددك الهني السابغ الذي
 لا ينفد). شرح الزيارة الجامعة الكبيرة: ج ٢ ص ٥٤.

٢ - الوصلة: هي الطريق والسبيل والوسيلة والسبب والقُربى الواصلة من الله تعالى إلى عبده، وبمعنى ما يُوصل الله به عبده من الفيوضات، وأنواع التكريم والنعيم والعطاء منه سبحانه. قال الشيخ (أعلى الله مقامه): (الوصلة وهي السبب، يعني صِلْ بينك وبينهم (أي أهل البيت عليه) بحُجزة عنايتك وسبب لطفك ورحمتك). شرح الزيارة الجامعة: ج ٢ ص ٥٤.

٣- الوصل: هو ما يتصل به العبد بالله تعالى، وهي هنا بمعنى اللحوق والإتباع، وطلب المتابعة الحقيقيّة للنبي والذي هو اتباع لما يريده الله سبحانه. قال الشيخ . [ومشتقة] من الوصل، أي وصلهم بك كما قال تعالى [في الحديث القدسي]: «مَن أطاعهم فقد أطاعني، ومن عصاهم فقد عصاني، ومن أحبّهم فقد أحبّني، ومَن أبغضهم فقد أبغضني». شرح الزيارة الجامعة الكبيرة: ج ٢ ص ٥٤.

٤ ـ جوامع الكلم: ج ١ ص ١١٥ (الرسالة الجعفرية)، وفي النسخة الحجريّة: ج ١ ص ١٣١.

وقال السيد كاظم الرشتي (رضوان الله عليه):

والصلاة المعدّاة برعلى) بمعنى الصلاة المعداة باللام، فلا يرد الاعتراض المشهور من أن الصلاة بمعنى الدعاء، والدعاء إذا عُدي برعلى) يكون بمعنى الضرر، وهو خلاف المقصود، والصلاة هي الدعاء، وهي هيئة العبادة المطلقة، وأول ظهورها في مقام ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ ﴾، والعبادة ليست إلا الطلب الذي هو العمل الذي هو القابلية، فكلما في الوجود المطلق في عالم الفرق والوجود المقيد كلها طلب واستدعاء من الله سبحانه، وكل هذه الطلبات صور وأوعية للفيوضات والامدادات، فكل عبارة دعاءً حقيقة لا مجازاً، ولما كانت العبادات تختلف مراتبها ومقاماتها في الطلب والدعوة كان إطلاق لفظ الصلاة والدعاء عليها من باب التشكيك، فالصلاة التي هي ذات الأركان دعاءً حقيقة والدعاء المعروف صلاةً حقيقيةً، وهي ذات الأركان ولكن تحقق الدعاء في الصلاة التي هي صورة الولاية باطنً وعامً في ذات الأركان.

وتحقق الصلاة في الدعاء المعروف باطن وخاص، يعني أن معنى الدعاء في ذات الأركان باطن وعام كمعنى ذات الأركان في الدعاء المعروف، إلا أنه خاص، فكان المعنى من مدلول لفظ الصلاة يوجد في ذات الأركان قوياً شاملاً لكل خير وكل مطلب، وفي الدعاء ضعيفاً خاصاً ببعض الخير والطلب، فلذا كان الوضع فيها من باب التشكيك(1)، فافهم.

١ ـ شرح الخطبة التطنجية: ج ١ ص ٥٧٤ ـ ٥٧٥، جواهر الحكم: ج ٥ ص ٣٤٣ ـ ٣٤٣.

٢٨ ...... شرح الصلاة على محمد وآله في مدرسة الشيخ الأحسائي
 ثانياً: معنى (الصلاة على النبي النبي النبي النبي المسلمة على النبي النبي المسلمة المسلمة

ويقع البحث في تفسير وبيان معنى الصلاة على النبي والمات على النبي والمات الله المات ا

#### المقام الأول: معنى الصلاة على النبي الله على الروايات

فعن أبي عبد الله علمه قال: «الصلاة من الله (عزّ وجل) رحمة، ومن الملائكة تزكية، ومن الناس دعاء»(١).

وعن أبي الحسن الكاظم عليه قال: «صلاة الله رحمة من الله، وصلاة ملائكته تزكية منهم له، وصلاة المؤمنين دعاء منهم له» (٢).

وعن عبد الرحمن بن كثير عن أبي عبد الله الصادق علم قال: «صلاة الله تزكية له في السماء». فقلتُ: ما معنى تزكية الله إيّاه؟! فقال علم قال: «زكّاه، بأنْ برّأه من كل نقص وآفة يلزم مخلوقاً». قلت: فصلاة المؤمنين؟ قال: «يُبَرّوُونه ويُعرّفونه بأن الله قد برّأه من كل نقص هو في المخلوقين من الآفات التى تصيبهم في بُنية خلقهم، فمن عرّفه ووصفه بغير ذلك فما صلى عليه» (٣).

وعنه عن أبيه عليه الله الله الله الله على النبي الله الله على الميثاق (مَنْ صلى على الميثاق والوفاء الذي قَبلْتُ حين قوله: ﴿ أَلَسْتُ بِرَبِّكُمْ ﴾ (٤).

١ ـ معاني الأخبار: ص ٣٦٧ ح ١.

٢ ـ ثواب الأعمال: ص ١٥٦ ح ١ .

٣ ـ جمال الأسبوع: ص ٢٣٤ ف ٦.

٤\_معاني الأخبار: ص ١١٦ ح ١.

الفصل الأول: معنى الصلاة على النبي ﴿ إِلَيْكُ اللَّهُ عَلَى النَّبِي ﴿ وَإِلَّا اللَّهُ عَلَى النَّبِي ﴿ وَالْمُ

قال الحاج محمد خان الكرماني (رحمة الله عليه):

أما الخبران الأولان فهما متّحدان في المضمون. وأما رواية القمي فعلى الظاهر تتفاوت معهما، ولكن يمكن أن يُرفع التناقض بأن تزكية الله وثناءه أيضاً من رحمته، ومدح الملائكة أيضاً تزكيتهم (١).

#### المقام الثاني: معنى الصلاة على النبي الثاني عند الأعلام

وانطلاقاً من المعاني اللغوية وما ورد في أحاديث مروية، اختلفت كلمات الأعلام وما ذهبوا إليه في تفسير وبيان معنى الصلاة على النبي المنائق ومن خلال هذه المعاني أطلق بعض الأعلام العنان لقلمه في بيان دقائق وحقائق نورانية من هذا الذكر الإلهى الشريف، نذكر منها:

## الأول: بمعنى الرحمة

قال به الشيخ الصدوق ظيشَفُ (٢).

واختاره الحاج محمد خان رَجَالِشُ (٣).

قال الشهيد الثاني خَيْسَك: الصلاة [هي] الدعاء من الله وغيره، لكنها منه مجازٌ في الرحمة كما قال بعضهم. وقال آخرون: هي الرحمة منه [تعالى]. [أقول:] ويُرجّح الأول إن أراده وإلاّ لصار المجاز خيراً من الاشتراك.

١ ـ شرح دعاء الرجبية: ص١٧٥.

٢ ـ الاعتقادات في دين الإمامية: ص ٢٥ ب ١.

۳ـ دروس در شرح دعای افتتاح (فارسي): ج ٤ ص ٣٢١.

٣٠ ..... شرح الصلاة على محمد وآله في مدرسة الشيخ الأحسائي

وقوله تعالى: ﴿أُولَئِكَ عَلَيْهِمْ صَلُواتٌ مِنْ رَبِّهِمْ وَرَحْمَةٌ ﴾ فإن العطف يقتضى المغايرة [بين الصلاة والرحمة، وإلا عطف الشيء على نفسه]. وربما يَردُ هذا على الأول أيضاً.

لكن يمكن دفعه بأن التصريح بالحقيقة بعد إرادة المجاز تفيد تقوية المدلول المجازي.

ولجأ بعضهم إلى أنها من الله تعالى بمعنى الرضوان؛ حذراً من ذلك. والأولى في الجواب عن ذلك المنع من اختصاص العطف بلزوم المغايرة، فإن من أنواع الواو العاطفة: عطف الشيء على مرادفه كما ذكره ابن هشام في المغني<sup>(۱)</sup>، وذكر من شواهده: قوله تعالى: ﴿أُولَئِكَ عَلَيْهِمْ صَلَواتٌ مِنْ رَبِّهِمْ وَرَحْمَةٌ ﴾... (۲)، انتهى كلامه (زاد الله في علو مقامه).

وقال مولانا الشيخ أحمد الأحسائي (رضوان الله تعالى عليه):

والصلاة من الله الرحمة، وهي للمؤمنين مكتوبة، ولغيرهم واسعة، ومن الملائكة استغفار لشيعة علي عليه «يحومون حول عرشه سبعة آلاف سنة، وحول البيت المعمور سبع سنين» (٣)؛ وذلك لأنّهم (أي: الشيعة) يصلّون على

←

١ ـ مغني اللبيب: ج ١ ص ٤٦٧ حرف (الواو، الواو المفردة، الثالث عشر).

٢ ـ روض الجنان: ج ١ ص ٣٢، المقاصد العلية في شرح الألفية النفلية: ص ٨.

٣ ـ عن أبي عبد الله علمي (إن الله أمر الملائكة أن يطوفوا بالضراح ـ وهو البيت المعمـور ـ فمكثوا يطوفون به سبع سنين يستغفرون الله». الكافي: ج ٤ ص ١٨٨ ح ٢، تفسير العياشي: ج ١ ص ٣٠ ح ٦.

محمد وآل محمد، فتكون صلاتهم عليه وآله تزكية له ولهم، وصلاته على شيعتهم استغفار لهم واستشفاع فيهم، قال الله تعالى: ﴿الَّذِينَ يَحْمِلُونَ الْعَرْشَ وَمَنْ حَوْلَهُ ﴾، وهم الطائفون بالبيت المعمور ومن في أرجاء السموات والموكّلون بكلّ شيء... ـ إلى أن قال ـ ومعنى أنها (من الله الرحمة)؛ فلأنّهم [عِلَيْنَ] محلّها، بل هم الرحمة الواسعة حقيقةً كما دلّت عليه أحاديثهم، وما يظهر من آثار الرحمة المغايرة لهم مما جاء في الكتاب والسّنّة، فعنهم بُدئت، ولهم خُلقت، وعليهم أعلنت بالثناء، فهم أقاموا صلاته عليهم وعلى ملائكته وأنبيائه ورسله والمؤمنين من عباده، أما إقامة صلاته سبحانه عليهم فكما مرّ من أنهم هم الرحمة، وأنهم تراجمة الرحمة الرحمة (۱)، لهم سبحانه عليهم فكما مرّ من أنهم هم الرحمة، وأنهم تراجمة الرحمة (۱)، لهم

**→** 

وعنه علم في حديث قال: «فحجبهم عن نوره سبعة آلاف عام فلاذوا بالعرش سبعة آلاف سنة فرحمهم وتاب عليهم، وجعل لهم البيت المعمور الذي في السماء الرابعة». علل الشرائع: ج ٢ ص ٤٠٧ باب ١٤٣ ح ١.

وعنه عليه فقال: «إن الملائكة طافوا بالعرش سبعة آلاف سنة يدعونه ويستغفرونه ويسألونه أن يرضى عنهم فرضي عنهم بعد سبع سنين». نفس المصدر، ح ٢.

المَلاثِكةِ، ومَهْبِطَ الْوَحْى، ومَعْدِنَ الرَّحْمَةِ». والمقصود بها أنهم عليه هم موطنها، ولنقل المَلاثِكةِ، ومَهْبِطَ الْوَحْى، ومَعْدِنَ الرَّحْمَةِ». والمقصود بها أنهم عليه هم موطنها، ولنقل إنها متمثلة فيهم لوجود القابل واستعداد الفاعل، بل إنهم هم عليه الرحمة الإلهية المتجسدة على وجه البسيطة وأرض الوجود، لأن منهم منبع الرحمة لجميع الوجود، فلولاهم لم يكن للوجود استمرار.

٣٢ ..... شرح الصلاة على محمد وآله في مدرسة الشيخ الأحسائي

بلسان القبول المتوقّف وجودُها عليه و لغيرهم من سائر الخلق بلساني التشريع والتكوين في التبليغ و الأداء (١).

وقال (رضوان الله عليه) أيضاً:

والصلاة مأخوذة من الرحمة، فأمرُ الله عبدَه بها رحمة له، وفعل العبد لها ترحّمٌ من الله تعالى، وطلبٌ منه سبحانه لما أعد لمن امتثل أمره من الرحمة، في الدنيا بدفع البلايا، وإدرار الرزق، والإنساء في العمر، والمحبّة في قلوب أولياء الله، وقضاء حوائجه للدنيا والآخرة. وفي الآخرة بغفران ذنوبه، وإدخاله الجنّة التي هي دار رضاه، ومجاورة أوليائه عليه التهى كلامه.

#### معنى الترحم من الله تعالى

قال السيد كاظم الرشتى (رحمة الله عليه):

«وَتَرَحِّمَ عَلَى مُحَمِّد وَآلِ مُحَمِّد» بأن تنصرهم، وتشفي صدورهم من أعدائهم، وتأخذ حقهم من ظالميهم، وتمكّنهم في أرضك، وتمدهم من فضلك، وتنصر شيعتهم، وتغفر لمحبيهم، وترحم الضعفاء المتمسكين بهم

**→** 

ولقد جاء عن أبي جعفر عليه : «لو بقيت الأض يوماً بلا إمام منّا لساخت بأهلها... الخبر». كمال الدين وتمام النعمة: ص ٢٠٣ باب ٢١ ح ١٤.

وقال عليه الله الله الإمام رُفع (ساعة) لماجت الأرض بأهلها كما يموج البحر بأهله». الكافي: ج ١ ص ١٧٩ ح ١٢.

١ ـ شرح الزيارة الجامعة: ج ٢ ص ٥٣ ـ ٥٤ في شرح قول: «وَأَقَمْتُمُ الصَّلاةَ».

٢ ـ جوامع الكلم: ج ١ ص ١١٤ (الرسالة الجعفرية)، وفي النسخة الحجريّة: ج ١ ص ١٣١.

الفصل الأول: معنى الصلاة على النبي المنتقلة الفصل الأول: معنى الصلاة على النبي المنتقلة الفصل الأول: معنى المنتقلة النبي المنتقلة المنتقل

وقال الحاج محمد كريم خان (أعلى الله مقامه):

ويدل على أن الصلاة من الله رحمة: قوله ﴿وَكَانَ بِالْمُؤْمِنِينَ رَحِيماً ﴾ بعد قوله: ﴿هُوَ الَّذِي يُصَلِّي عَلَيْكُمْ وَمَلاَئِكَتُهُ ﴾. وأما قوله تعالى: ﴿أُولَئِكَ عَلَيْهِمْ صَلَوَاتٌ مِنْ رَبِّهِمْ وَرَحْمَةٌ ﴾ فيحتمل أن يكون بمعنى (الثناء عليهم) كما في رواية (القمي)(٢)، ويحتمل أن يكون بمعنى التزكية، يعني يزكيهم الله ويرحمهم.

ويدل على أنها من الملائكة تزكية ومدح قوله تعالى: ﴿الَّذِينَ يَحْمِلُونَ الْعَرْشُ وَمَنْ حَوْلَهُ يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَيُؤْمِنُونَ بِهِ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِلَّذِينَ الْعَرْشُ وَمَنْ حَوْلَهُ يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ المربي لهم هو المَنوا في المله المربي لهم هو تقديسه بثنائه ومدحه، فإن التزكية بمعنى التطهير، وتطهير أهل الطهارة تقديسهم وتسبيحهم عن مجانسة المخلوقات ومماثلة المذروءات، فهو غاية التزكية... وأما قوله عليه: «ومن الناس دعاء» يعني إذا قالوا: (اللهم صل على محمد وآل محمد) فقد دعوا لهم بالرحمة من الله، ولكن الله إذا استجاب لهم وصلى عليهم فقد رحمهم، فصلاة الله رحمة، وصلاة المؤمنين استرحام وطلب تزكية وطلب ثناء عليهم.

١ ـ شرح دعاء السمات: ص ٢٦١، جواهر الحكم: ج ٢ ص ٦٥.

٢ ـ قال في تفسير الأية: صلوات الله عليه تزكيةٌ له وثناء عليه، وصلاة الملائكة مدحهم له،
 وصلاة الناس دعاؤهم له والتصديق والإقرار بفضله. تفسير القمى: ج ٢ ص ١٩٦.

فعلى معنى الاسترحام يسأل اللَّه المؤمنُ أن يرحم محمداً وآل محمد برحمته المكتوبة التي أشار إليها بقوله: ﴿كَتَبَ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ﴾، وهم «نَفْس اَللَّهِ الْقَائِمَةِ فِيهِ بالسُّنَن» (١).

والمفعول في قولك: (رحم الله محمداً وآل محمد) هو المفعول المطلق، كقولك: (خلق الله السموات والأرض)؛ إذ ليس قبل خلقه سماوات يقع الفعل عليها، وإنما السموات اسم المفعول المطلق.

وكذلك (رحم الله محمداً وآل محمد) فإنهم (صلوات الله عليهم) هم الرحمة المكتوبة على الأبرار في مقام القطبية والتشريع، وهم الرحمة الواسعة على الأبرار والفجّار في مقام التكوين.

فقولك: (رحمهم الله) أي جعلهم رحمته وأمدّهم بما يُجانسهم، وما يجانسهم هو الرحمة، فحفظهم عليهم بإمداده لهم وجعله إياهم إياهم. فقولك: اللهم صل على محمد وآل محمد» أي اجعلهم رحمتك على الأبرار، مثل سائر ما تدعو لهم (٢).

وقال الحاج محمد خان الكرماني (رضوان الله عليه):

وأما إذا كان في اللغة بمعنى الرحمة ويكون هكذا لا محالة لمكان الخبر فصلاة الله عليهم رحمته عليهم فتقول اللهم صل على محمد وآل

١ ـ في زيارة أمير المؤمنين علملكي ، بحار الأنوار: ج ٩٧ ص ٣٣١ ح ٢٩.

٢ ـ طريق النجاة: ج ٢ ص ٢٦ ـ ٢٧.

محمد أي انزل الرحمة عليهم وذلك منك دعاء لهم وتلك الرحمة التي تسألها لهم هي أصل جميع الموجودات ومبدأ كل الكائنات وعلة المعلولات وجميع الخلق آثار الرحمة ألا ترى إلى قوله تعالى: ﴿انْظُرْ إِلَى اَثَارِ رَحْمَةِ اللَّهِ كَيْفَ يُحْيِي الأرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا﴾، ولذلك قال الله تعالى: ﴿رَبَّنَا وَسِعْتَ كُلَّ شَيْء رَحْمَةً وَعِلْماً﴾، ولو لم تكن الرحمة مؤثرة الكل لما وسعت جميعها، وهي الرحمة الواسعة...

وقد كتبها للمؤمنين خاصة فهي لغيرهم واسعة ولهم مكتوبة فأنت إذا سألت من تلك الرحمة التي هي علة جميع الموجودات لهم كأنك سألت كل شيء لهم والله إذا انزلها إليهم انزل إليهم كل شيء بأمره، فهذا السؤال في الحقيقة هي سؤال تفويض أمر الكائنات إليهم (١)، ولذا أمرونا بعدم

١- وليس المراد بهذا التفويض على إطلاقه بأن الله سبحانه أمرهم فهم يعملون، ورفع يده عنهم كالسيد إذا أعطى عبده أربعة دنانير بأن يشتري له من السوق الشيء الفلاني فذهب العبد عنه، فإن هذا كفر وزندقة. ولا قائل به من أعلام الشيخية فضلاً عن علماء الشيعة كافة، فمضافاً لما قاله أعلام الطائفة في نفي التفويض - منذ القدم إلى يومنا هذا - لاحظ كلمات الشيخ الأحسائي (أعلى الله مقامه) وأتباع مدرسته في: شرح الزيارة الجامعة: ج ١ كلمات الشيخ الأحسائي (أعلى الله مقامه) وأتباع مدرسته في شرح «إصْطَفاكُمْ بِعِلْمِهِ»، ج ٢ ص ٢٧٥ في شرح «وَعِبادِهِ الْمُكْرَمينَ»، ص ٢٧٨ - ٣٢٩ في شرح «وَالأَمَانَةُ ص ١٠١ - ١٠٨ في شرح «وَالأَمَانَةُ الْمَحْفُوظَةُ»، ج ٣ ص ١٨٧ و ١٣٩ في شرح «وَمَفَوّضٌ فِي ذَلِكَ كُلِّهِ إِلَيْكُمْ»، ص ٢١١ و ٢١١ في شرح «وَمَقَوّضٌ فِي ذَلِكَ كُلِّهِ إِلَيْكُمْ»، ص ٢١١ و ٢١٨ في شرح «وَمَقَوّضٌ فِي ذَلِكَ كُلِّهِ إِلَيْكُمْ فِي الأَثَارِ»، ص ٢٨٦ - ١٨٥ في شرح «وَمَيَّتُكُمُ التَقْوَى». ج ٤ ص ٥٣ إلى ٥٨ في شرح «وَآثارُكُمْ فِي الأثارِ»، ص ٨٣ - ٤٨ في شرح «وَصَيَّتُكُمُ التَقْوَى». جواهر الحكم: ج ٧ (الحجة البالغة)

الزيادة على ذلك، فإن الصادق على سلّم على رجل فقال الرجل: وعليكم السلام ورحمة الله وبركاته ورضوانه، فقال: «لا تتجاوزوا [بنا] قول الملائكة لأبينا إبراهيم: ﴿رَحْمَةُ اللّهِ وَبَرَكَاتُهُ عَلَيْكُمْ أَهْلَ الْبَيْتِ إِنَّهُ حَمِيدٌ مَجِيدٌ ﴾ (١).

وورد ما يقرب من ذلك عن أمير المؤمنين عليه (٢)، وذلك... أنك إذا سألت لهم الرحمة من الله [فإنك] سألت كل شيء من أمر الغيب والشهادة، سيما إذا أكّدتها بالبركات على صيغة العموم فلا تحتاج إلى زيادة في اللفظ، فاعرف ـ يا هذا ـ إذا صليت على محمد وآل محمد ماذا سألت لهم، وأما التزكية كما في الخبر أنها «من الله تزكيته» فالمراد منها ـ على الظاهر ـ إما تطهيرهم عن الذنوب وإذهاب الرجس عنهم، وإما تنزيههم.

**→** 

ص ۱۸٦، ج ۱۱ (شرح آية الكرسي) ص ۳۸٤ ـ ٣٨٥ و ٤٤٦، شرح الخطبة التطنجية: ج ۱ ص ٥٦٦ ـ ٥٦٥ في شرح قوله عليه و آله الطاهرين»، ج ٣ ص ٤١٠ في شرح قوله عليه: «وتفرّد بالجبروت والعظمة». الفطرة السليمة: ج ٣ ص ١١٢ (فصل في معنى التفويض)، ص ١٢٤ ـ ١٢٥ (في معنى الغلو والتقصير).

١ ـ معاني الأخبار: ص ٢٨٣ ذيل ح ١٤.

٢-عن أبي جعفر علي الله على بن أبي طالب علي مر بقوم فسلم عليهم فقالوا:
 (وعليكم السلام ورحمة الله وبركاته ومغفرته ورضوانه)، فقال لهم أمير المؤمنين عليه: لا تجاوزوا بنا ما قالت الأنبياء لأبينا إبراهيم عليه إنما قالوا: ﴿رَحْمَـةُ اللَّـهِ وَبَرَكَاتُـهُ...﴾».
 الكافى: ج ٢ ص ٦٤٦ ح ١٣، تفسير العياشى: ج ٢ ص ١٤٥.

أما الأول: فعصمة الله لهم عن كل رجس، وذلك قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُدْهِبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً﴾، وفي ذلك نكتة شريفة يجب علينا الإشارة إليها، وهي أن آل محمد (سلام الله عليهم) معصومون عن كل خطيئة ولا ذنب لهم لا كوناً ولا شرعاً، لا في المادة ولا في الصورة، بخلاف سائر الخلق فإن لكل منهم ذنباً من حيث من الحيوث ولو في الكون، كما أن الله يقول: ﴿وَعَصَى آدَمُ رَبَّهُ فَغَوَى﴾، فإن المراد عصيانه الكوني. وكذلك سائر الأنبياء الذين نُسب إليهم العصيان فإن عصيانهم كوني من حيث المادة - أي القابلية - لا شرعي من حيث الصورة - عصيانهم كوني من حيث المادة - أي القابلية - لا شرعي من حيث الصورة - أي الإيمان - فما معنى طلب تطهيرهم بعدما طهرهم الله؟ وكذلك نرى أن الله يقول: ﴿يُرِيدُ اللّهُ لِيُذْهِبَ… الخ﴾، وليس معنى ﴿يُرِيدُ اللّهُ لِيُذْهِبَ﴾ أنه أنه يريد أن يفعل ذلك بعد، ألا ترى إلى قوله تعالى: ﴿وَيُرِيدُ اللّهُ أَنْ يُحِقَّ الْحَقَّ بِكَلِمَاتِهِ وَيَقْطَعَ دَابِرَ الْكَافِرِينَ﴾، أنه ورد في معناه: أنه لم يفعل بعدُ ويُريد أن يفعل ذلك في الرجعة (الم انتهى كلامه (الله عناه) أنه لم يفعل بعدُ ويُريد أن يفعل ذلك في الرجعة (الم انتهى كلامه (الله عناه) أنه لم يفعل بعدُ ويُريد أن يفعل ذلك في الرجعة (اله انتهى كلامه (اله معناه) أنه لم يفعل بعدُ ويُريد أن يفعل ذلك في الرجعة (اله انتهى كلامه (اله معناه) أنه لم يفعل بعدُ ويُريد أن يفعل ذلك في الرجعة (اله انتهى كلامه (اله عناه) أنه لم يفعل بعدُ ويُريد أن يفعل ذلك في الرجعة (اله انتهامي كلامه (الهور) المعناه) المناه (الهور) المعناه أنه لم يفعل بعدُ ويُريد أن يفعل ذلك في الرجعة (الهور) المعناه المعالم المعناه المعالم المعالم المعناه المعناه المعناه المعناه المعناه المعناه المعناء المعناء المعناه المعناه المعناء المعناه المعناه المعناء المعناه المعناء المعناء المه المعناء المعنا

## المراد من إطلاقات الرحمة أ ـ الرحمة المكتوبة

قال الشيخ أحمد الأحسائي (رفع الله في الخُلد أعلامه):

والرحمة هنا لعلّ المراد بها الرحمة المكتوبة الخالصة من جميع مكاره

١-عن أبي جعفر عائلية، تفسير العياشي: ج ٢ ص ٥٠. ومثله في تفسير القمي: ج ٢ ص ٢٧٥.
 ٢-شرح دعاء الرجبية: ص ١٧٥ ـ ١٧٧.

العَدْل والمتخلّصة للكرم والفضل، وهذه هي الرحمة الخاصّة... وقد أشار الإمام عليّي في تفسيره في بيان هذه الرحمة الخاصة بالمؤمنين، وهي صفة الرحيم قال عليّي: «وأما قوله: (الرحيم) فإنّ أمير المؤمنين عليّي قال: رحيم بعباده المؤمنين»(١).

ومن رحمته خلق مائة رحمة، وجعل منها رحمة واحدة في الخلق كلّهم، فبها تتراحم الناس، وترحم الوالدة ولدها، وتحن الأمّهات من الحيوانات على أولادها، فإذا كان يوم القيامة أضاف هذه الرحمة الواحدة إلى تسع و تسعين رحمة فيرحم بها أمّة محمد والله المقعم فيما يحبّون له الشفاعة من أهل الملّة، حتى إن الواحد ليجيء إلى مؤمن من الشيعة فيقول له: اشفع لي . فيقول له: أيّ حق لك عَليّ فيقول: أنا لي عليك حق. ماءاً . فيذكر ذلك فيشفع له فيشفع فيه . ويقوم آخر فيقول: أنا لي عليك حق. فيقول: ما حقّك ؟ فيقول: استظللت بظل جداري ساعة في يوم حار ". فيشفع في في أيشفع في جيرانه وخلطائه ومعارفه، و إن المؤمن أكرم على الله تعالى مما يظنون.

## [ب \_ الرحمة بمعاني أُخَر]

ثم اعلم أن الرحمة بمعنى العطف، وإيصال الفضائل أو دفع المكاره، أو هي الحياة في عالم الغيب بل وفي الشهادة، وبمعنى المغفرة.

١ ـ تفسير الإمام العسكري: ص ٣٧ في تفسير البسملة.

فعلى الأول والثاني قوله علميه الله علمي وكان عَنْ خَلْقِي رَحْمَةً بِي وَكَانَ عَنْ خَلْقِي رَحْمَةً بِي وَكَانَ عَنْ خَلْقِي مَنْيًا ﴾(١).

وعلى الثالث قوله تعالى: ﴿لاَ عَاصِمَ الْيَوْمَ مِنْ أَمْرِ اللَّهِ إِلاَّ مَنْ رَحِمَ﴾. وعلى الرابع قوله تعالى: ﴿فَانْظُرْ إِلَىٰ آثَارِ رَحْمَتِ اللَّهِ كَيْفَ يُحْيِي الأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا﴾.

وعلى الخامس قوله: ﴿ أَلاَ إِنَّهَا قُرْبَةٌ لَهُمْ سَيُدْخِلُهُمُ اللَّهُ فِي رَحْمَتِهِ ﴾. فإذا عُطفَتْ على السلام... كانت بمعناه أو هو لدفع المكاره، والرحمة لجلب الفواضل والفضائل الدينيّة، والبركة مَحَرِّكة النماء والزيادة والسعادة.

قال في القاموس: (وبارك على محمّد وآلمحمّد): أدِمْ له ما أعطيته من التشريف والكرامة (و تَباركُ الله تعالى و تقدّس و تنزّه) (٢).

فعَطْفُ البركة على الرحمة يفيد تنمية رحمته لهم، وزيادتها، والدعاء لهم بإسعادهم بالقرب منه لهم و لأتباعهم (٣).

الثاني: بمعنى المغفرة والاستغفار روي هذا عن ابن عباس (٤).

١ ـ الكافي: ج ٣ ص ٣٢٥ ح ١٧، من لا يحضره الفقيه: ج ١ ص ٣٣٠ ح ٩٦٧.

٢ ـ القاموس المحيط: ٣ ص ٢٩٣ مادة (البركة).

٣ ـ شرح الزيارة الجامعة: ج ١ ص ١١٨ في شرح: «وَرَحْمَةُ الله وَبَرَكَاتُهُ».

<sup>3</sup> - جامع البيان: ج ١ ص 77، الجامع لأحكام القرآن: ج ٨ ص 75، وغيرهما.

٤٠ ...... شرح الصلاة على محمد وآله في مدرسة الشيخ الأحسائي
 وعن محمد بن أبى بكر خيست (١).

(وهذا المعنى غير موجّه على أصولنا ولا يجوز عندنا؛ لأن الأنبياء عليه لا يجوز عليهم فعل شيء من القبيح لا قبل النبوة ولا بعدها، لا صغيرها ولا كبيرها، فلا يمكن حمل الآية على الصغائر التي تقع محبطة، لأنا قد نعتقد أن شيئاً من القبائح لا يجوز عليهم بحال، على أن الصغائر تقع مكفرة محبطة لا يثبت عقابها، فكيف يمتن الله تعالى على النبي والمنائ أنه يغفرها له وهو تعالى لو آخذه بها لكان ظالماً، وإنما يصح التمدّح بما له المؤاخذة أو العفو عنه، فإذا غفر استحق بذلك الشكر)(٢).

مضافاً إلى هذا أنّ المغفرة والاستغفار في حقه والله تكون بطلب دفع المعاصي عنه، أي طلب العصمة له عنها، وليس بمعنى غفرانها ورفعها ومحوها؛ لأن ذلك لا يجوز في حقه؛ ولأنه سالب بانتفاء موضوعه، كما في قوله تعالى: ﴿لِيَغْفِرَ لَكَ اللَّهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِكَ وَمَا تَأْخَرَ وَمَا تَأْخَرَ أَي يعصمك عنه ويسلبه عنك ويسلمك منه، وكذلك ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ الرَّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً ومعناها: أن الله تعالى منع الرجس - أياً كان نوعه - أن يأتيهم ويلحق بهم، ولذا لم يقل: لِيُذْهِبَ الرَّجْسَ عَنْكُمُ!! حتى يُقال: إن الاستغفار هنا هو طلب المغفرة لما ارتُكب - والعياذ بالله - من

١ ـ فضل الصلاة على النبي المنافة: ص ٤٢ ح ٩٧.

٢ ـ كلام للشيخ الطوسي رها في التبيان (بتصرف يسير): ج ٩ ص ٣١٤.

معصية (أياً كانت المعصية) ، وهذا الذي نقوله هو العصمة التي عصمهم الله تعالى بها.

وعن أبي جعفر علم قال: قال النبي المسلكة لعلي علم الله إن الله تبارك وتعالى حملني ذنوب شيعتك ثم غفرها لي»(١).

وعن أبي عبد الله علمي قال: «ما كان له من ذنب، ولا هَم بذنب، ولكن الله حمّله ذنوب شيعته ثم غفرها له» (٢).

وعن الرضا عليه: «لم يكن أحد عند مشركي أهل مكة أعظم ذنبا من رسول الله بيلية لأنهم كانوا يعبدون من دون الله ثلاثمائة وستين صنماً فلما جاءهم بيلية بالدعوة إلى كلمة الإخلاص كَبُرَ ذلك عليهم وعَظُم وقالوا: ﴿أَجَعَلَ الأَلِهَةَ إِلَها وَاحِداً إِنَّ هَذَا لَشَيْءٌ عُجَابٌ... ﴿ فلما فتح الله وقالوا: ﴿أَجَعَلَ الأَلِهَةَ إِلَها وَاحِداً إِنَّ هَذَا لَشَيْءٌ عُجَابٌ... ﴿ فلما فتح الله (عزّ وجل) على نبيه بيلية مكة قال له يا محمد ﴿إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ ﴾ مكة ﴿ فَتْحاً مُبِيناً \* لِيَغْفِرَ لَكَ اللَّهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِكَ وَمَا تَأْخَرَ ﴾ عند مشركي أهل مكة بدعائك إلى توحيد الله فيما تقدم وما تأخر لأن مشركي مكة أسلم بعضهم بدعائك إلى توحيد الله فيما تقدم وما تأخر لأن مشركي مكة أسلم بعضهم وخرج بعضهم عن مكة ومن بقي منهم لم يقدر على إنكار التوحيد عليه وخرج بعضهم عن مكة ومن بقي منهم لم يقدر على إنكار التوحيد عليه إذا دعا الناس إليه فصار ذنبه عندهم ذلك مغفورا بظهوره عليهم» (٣).

(وللآية وجهان من التأويل:

١ ـ معانى الأخبار: ص ٣٥٢ باب (معنى حمل النبي والثَّلَةُ لعلى عاشَّكُهُ) ح ١.

٢ ـ تفسير القمي: ج ٢ ص ٣١٤ في تفسير سورة الفتح .

٣-عيون أخبار الرضا: ج ٢ ص ١٨٠ ب ١٤ ح ١.

أحدهما: ﴿لِيَغْفِرَ لَكَ اللّهُ مَا تَقَدَّمَ ﴾ من ذنب أمتك ﴿وَمَا تَأْخَّرَ ﴾ بشفاعتك ولمكانك. وأضاف الذنب إلى النبي وأراد به أمته، كما قال: ﴿وَاسْأَلِ الْقَرْيَةَ ﴾ يريد أهل القرية، فحذف المضاف وأقام المضاف إليه مقامه.. لقيام الدلالة عليه، كما قال: ﴿وَجَاءَ رَبُّك ﴾ والمراد: وجاء أمر ربك. الثاني: أراد يغفر ما أذنبه قومك إليك من صدهم لك عن الدخول إلى مكة في سنة الحديبية، فأزال الله ذلك وستر عليك تلك الوصمة بما فتح عليك من مكة ودخلتها في ما بعد ، ولذلك جعله جزاء على جهاده في الدخول إلى مكة. والذنب: مصدرٌ، تارة يضاف إلى الفاعل وتارة إلى المفعول، فيكون ـ ههنا ـ مضافاً إلى المفعول، والذنب وإن كان غير متعلا إلى مفعول جاز أن يُحمل على المصدر الذي هو في معناه)(١).

وطلب رفع الذنب إنما يكون في حق من يُحتمل في حقه اقترافه؛ لرفع ما يُخَلّفه من آثار ظلمانية أو تَبعَةٌ من عقاب ومؤاخذة تعود على بدن ونفس وقلب وعقل وروح مرتكبها، وهذا بعيد عنه عليها وعن أهل بيته عليها.

قال الحاج محمد كريم خان (أعلى الله مقامه):

وكذا الاستغفار لأهل الأدناس والمعصية تزكية لهم وتطهير عن لوثها، فإذا صلوا على أهل الطهارة قدسوهم طاعة لقوله تعالى: ﴿سَبِّحِ اسْمَ رَبِّكَ اللهُ عَلَى ﴾؛ لأن الله أذهب عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً، فهم يتبعون الله في

١ ـ كلام للشيخ الطوسي عِشِفُ (بتصرف يسير) ـ التبيان: ج ٩ ص ٣١٤.

الإقرار بنزاهتهم وقدسهم، واذا استغفروا للمؤمنين فقد زكوهم وطهروهم عن الرجس وأدناس المعاصي. وتفصيل تزكيتهم قولهم: ﴿فَاغْفِرْ لِلَّذِينَ تَابُوا وَاتَّبَعُوا سَبِيلَكَ وَقِهِمْ عَذَابَ الْجَحِيمِ \* رَبَّنَا وَأَدْخِلْهُمْ جَنَّاتِ عَدْنِ تَابُوا وَاتَّبَعُوا سَبِيلَكَ وَقِهِمْ عَذَابَ الْجَحِيمِ \* رَبَّنَا وَأَدْخِلْهُمْ جَنَّاتِ عَدْنِ النِّي وَعَدْتَهُمْ وَمَنْ صَلَحَ مِنْ آبَائِهِمْ وَأَزْوَاجِهِمْ وَذُرِيَّاتِهِمْ إِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيزُ الْتِي وَعَدْتَهُمْ وَمَنْ مَلَحَ مِنْ تَقِ السَّيِّئَاتِ يَوْمَئِذٍ فَقَدْ رَحِمْتَهُ وَذَلِكَ هُو الْفَوْزُ الْعَظِيمُ \*، وهو صلوات من الملائكة عليهم...

وكذلك قولك: (صلوات ملائكته وأنبيائه ورسله وجميع خلقه عليهم)، فتدعو الله بأن يجعل صلوات الملائكة عليهم، أي يجعل استغفارهم وتزكيتهم وحطهم وتزكيتهم - على ما عرفت - لهم، ويجعل استغفارهم وتزكيتهم وحطهم السيئات لشيعتهم، وبأن يجعل صلوات الأنبياء والمؤمنين عليهم أي يجعل دعاءهم جميعاً لهم، ويوصل إليهم وإلى أنوارهم ثمرات دعاء المؤمنين، ويستجيبه لهم وفي حقهم (۱). انتهى.

قال الشيخ أحمد الأحسائي (أعلى الله مقامه):

اعلم المعروف بين العلماء أن الصلاة من الملائكة استغفار، والملائكة يسبحون الله ويستغفرون للمؤمنين كما دلت عليه الآية: ﴿الَّذِينَ يَحْمِلُونَ الْعَرْشَ وَمَنْ حَوْلَهُ يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَيُؤْمِنُونَ بِهِ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِلَّذِينَ الْعَرْشَ وَمَنْ حَوْلَهُ يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَيُؤْمِنُونَ بِهِ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِلَّذِينَ آمَنُوا رَبِّنَا وَسِعْتَ كُلَّ شَيْءٍ رَحْمَةً وَعِلْمًا فَاغْفِرْ لِلَّذِينَ تَابُوا وَاتَّبَعُوا سَبِيلَكَ

١ ـ طريق النجاة: ج ٢ ص ٢٦ ـ ٢٧.

وَقِهِمْ عَذَابَ الْجَحِيمِ \* رَبِّنَا وَأَدْخِلْهُمْ جَنَّاتِ عَدْنٍ الَّتِي وَعَدْتَهُمْ وَمَنْ صَلَحَ مِنْ آبَائِهِمْ وَأَزْوَاجِهِمْ وَذُرِيَّاتِهِمْ إِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ \* وَقِهِمُ السِّيِّئَاتِ وَمَنْ تَق السِّيِّئَاتِ يَوْمَئِذٍ فَقَدْ رَحِمْتَهُ وَذَلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ \*.

ولم يذكر تعالى لهم حالاً ثالثاً، فلعل استغفارهم له والمنظم الله استغفارهم لامّته المؤمنين، أو أنهم (صلى الله عليهم) تحملوا ذنوب شيعتهم كان استغفارهم لأنفسهم؛ لأجل ما تحملوا من الذنوب عن شيعتهم.

واستغفار الملائكة لمحمد والمستخفروا لبيته عليه الذي هو صلاتهم عليهم هو استغفارهم لشيعتهم؛ لأنهم إذا استغفروا لشيعتهم سقطت عنهم ذنوبهم كما في العيون عن الرضا عليه في هذه الآيات قال: «للذين آمنوا بولايتنا»(۱).

وفي (الكافي) عن الصادق الشيخ: «إن لله ملائكه يسقطون الذنوب عن ظهور شيعتنا كما تسقط الريح الورق أوان سقوطه، وذلك قوله تعالى: ﴿الَّذِينَ يَحْمِلُونَ الْعَرْش... الآية ﴾، قال: استغفارهم ـ والله ـ لكم دون هذا الخلق» (٢). فإذا سقطت عنهم ذنوبهم باستغفار الملائكة لم يبق شي تتحمّله الأئمة [عنهم] (٣). انتهى.

١ - عيون أخبار الرضا: ج ١ ص ٢٣٧ ب ٢٦ ح ٢٢، كمال الدين: ص ٢٥٤ ب ٢٣ ح ٤.
 ٢ - الكافي: ج ٨ ص ٣٤ ح ٦.

٣ ـ شرح الزيارة الجامعة: ج ٤ ص ٢٣٤ في قوله: «وَصَلَّى اللَّهُ عَلَى مُحَمِّدٍ وَآلِهِ».

وقال الحاج محمد خان (رحمة الله عليه):

وترى أن الله سبحانه في الآية الكريمة لم يذكر لهم حالاً ثالثاً، فهم يسبّحون ويستغفرون للمؤمنين، وأنت تعلم أن آل محمد (سلام الله عليهم) هم المعصومون ولا يحتاجون إلى استغفار الملائكة أبداً، ولكن حملوا ذنوب شيعتهم، كما ورد في شرح قوله تعالى: ﴿لِيَغْفِرَ لَكَ اللّهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنوب شيعتهم، كما ورد في شرح قوله تعالى: ﴿لِيَغْفِرَ لَكَ اللّهُ مَا تَقَدَّم مِنْ ذَنوب شيعته ثم غفرها له الله ذنب ولا هم بذنب ولكن حمّله الله ذنوب شيعته ثم غفرها له (۱)، فالملائكة يستغفرون له وذلك في الواقع تزكية، فلا اختلاف في الأخبار وهذا التأويل، فإن التزكية هي التطهير من الأخلاق الذميمة. ويحتمل أن الله يغفر لهم قبل أن يحمّلهم ذنوب الشيعة، وذلك ما نص في الآية [أن] الملائكة يستغفرون للمؤمنين. ولكل وجه، ولكن ظاهر الخبر الأول (۲). انتهى.

إلا أن الشيخ أحمد الأحسائي (رضوان الله عليه) يرى أن يوجّه هذا الرأي من الأصل بأنه لو حُملت الصلاة على معنى الاستغفار فإن (على) الواردة في الصلاة على النبي والمالية قد جاءت للتعليل، نحو قوله تعالى: ﴿وَاَتَى الْمَالَ عَلَى حُبِّهِ ذَوِي الْقُرْبَى ﴾، إذ معنى استغفارهم له هو استغفارهم لأمّته لأجله، قال تعالى: ﴿وَيَسْتَغْفِرُونَ لِلَّذِينَ آمَنُوا... الآية ﴾ ".

١ ـ تفسير القمى: ج ٢ ص ٣١٤، مجمع البيان: ج ٩ ص ١٨٥.

٢ ـ مجموعة الرسائل: ج ٢٥ ص ٣٠٧ (شرح الدعاء السابع من الصحيفة السجادية).

٣ ـ صراط اليقين في شرح تبصرة المتعلمين: ج ١ ص ٤٢، جوامع الكلم: ج ٦ ص ٣٣٦.

وقال أيضاً: والصلاة مأخوذة من الاستغفار، [أي] سبباً لمغفرة ذنوبه؛ لأنها «عمود الدين» (١)، «إذا قُبلت قُبل ما سواها» (٢)، «وإذا ردّت ردّ ما سواها» (٣)؛ لأن الملائكة تستغفر للمصلى؛ لأنها سبيل الله (٤).

وقال (زاد الله في علو مقامه) أيضاً:

ولعل ما ذكر في الأخبار المتقدّمة من تفسير صلاة الملائكة على النبي ولعل ما ذكر في الأخبار المتقدّمة من تفسير صلاة الملائكة على النبي المراد بها أنهم إذا استغفروا لشيعته فقد سلم والمعالي من تحمّلها، فقد طهّروه عن الأخلاق الذميمة التي هي المعاصي، فمعني أن صلاتهم عليه تزكية له أن صلاتهم استغفارهم له مما لولا استغفارهم لتحمل تلك الأخلاق الذميمة التي هي ذنوب الشيعة، فكانت صلاتهم عليه تزكيةً له والشيئة من تلك الذنوب.

وهل استغفارهم له بعد ما تحمل من ذنوب شیعتهم، أم لشیعتهم؛ لحط ذنوبهم قبل أن يتحملها والمالیاتیه؟

احتمالان:

١ ـ عوالى اللئالى: ج ١ ص ٢٢٣ ح ٥٥.

۲ ـ الكافي: ج ٣ ص ٢٦٨ ح ٤.

٣ ـ من لا يحضره الفقيه: ج ١ ص ٢٠٨ ح ٢٦٢.

وروي عن النبي ﷺ: «وأول ما يحاسب العبد عليه الصلاة، فإن صحَّت له الصلاة صحَّ لــه ما سواها، وإن رُدّت رُدّ ما سواها». فقه الرضا على الله: ص ١٠٠.

٤ ـ جوامع الكلم: ج ١ ص ١١٤ (الرسالة الجعفرية)، وفي النسخة حجريّة: ج ١ ص ١٣١.

الأول: من ظاهر صلاتهم عليه، وأن معناها الاستغفار، وهو المُولِيَّةُ لا ذنب عليه من نحو نفسه كما تقدم من قول الصادق عليه في تفسير قوله تعالى: ﴿لِيَغْفِرَ لَكَ اللَّهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِكَ وَمَا تَأْخَرَ ﴿ حين سُئل عن هذه الله فقال عليه فقال عليه فقال عليه فقرها له فنب ولا هم بذنب ولكن حمّله الله فنوب شيعته ثم غفرها له (١).

والثاني: من ظاهر الآيات السابقة ﴿وَيَسْتَغْفِرُونَ لِلَّذِينَ آَمَنُوا﴾.

فإنه في الحقيقة لأجله ولأجل اهل بيته والمستغفار لهم وإن وقع ظاهراً لشيعتهم، ولهذا قال العلماء: إن الصلاة من الملائكة الاستغفار، مع أن الأئمة عليه قالوا: «إن استغفارهم تزكية له»، والتزكية لغة التطهير من الأخلاق الذميمة، فلا يحصل على ما بينا تناف إن شاء الله تعالى (٢). انتهى.

قال الحاج محمد خان الكرماني (رحمة الله عليه):

ولا شك أن آل محمد معصومون بأنفسهم بعصمة الله السابقة ولم ينجسهم العصيان أبداً وقد اطاعوا ربهم حيث لا عابد ولا عبادة فمعنى الآية في غير المقام لا محالة.

ومعرفة ذلك على الحقيقة تقتضي بياناً وهو أن آل محمد معصومون لا محالة بلا شك ولا ذنب لهم بوجه من الوجوه ولكن شيعتهم أنوارهم

١ ـ تفسير القمي: ج ٢ ص ٣١٤، مجمع البيان: ج ٩ ص ١٨٥.

٢ ـ شرح الزيارة الجامعة: ج ٤ ص ٢٣٣ ـ ٢٣٤ في قوله: «وَصَلَّى اللَّهُ عَلَى مُحَمَّدٍ وَآلِهِ».

وأشعتهم (۱)، وهم يجترحون السيئات ـ ولا أقل من اللمم ـ فيعرضهم الرجس ويربط على قلوبهم بذلك، ولما كان جميع ما للنور راجعاً إلى المنير يرجع الذنوب إلى آل محمد عليه الا ترى أن النور الساطع من الشمس حين صدوره لا لون له ومن وراء الزجاجات يتلون بألوان وأنت تنسب جميع الألوان إلى النور فتقول: نور أحمر، نور أخضر، نور أصفر. ويرجع جميع ذلك إلى الشمس بلا شبهة، مع أنها معصومة عن جميع الألوان.

فلذلك يرجع ذنوب الشيعة إلى ذي الشعاع، فآل محمد يحتملون ذنوب شيعتهم وينسبونها إلى أنفسهم، ولذلك قال الله تعالى: ﴿إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتْحًا مُبِينًا \* لِيَغْفِرَ لَكَ اللّهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِكَ وَمَا تَأْخَرَ ، ولا شك أنه بذاته لم يذنب سابقاً ولا لاحقاً، فالمراد [من] ﴿مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِكَ ﴾ أي ذنب الشيعة الماضين في الأمم السالفة، ﴿وَمَا تَأَخَّرَ ﴾ أي ذنب اللاحقين من أمتك؛ ويدل على ذلك: قوله تعالى: ﴿لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِنْ أَنْفُسِكُمْ عَزِيزٌ مَلَيْهِ مَا عَنتُمْ حَرِيصٌ عَلَيْكُمْ بِالْمُؤْمِنِينَ رَءُوفٌ رَحِيمٌ ﴾، ولذلك كان رسول عليه يُع الاستغفار لأمته حتى أنه كان يستغفر لغيرهم بملاحظة ان الكل من حيث الصدور نوره وشعاعه وإن اختلفوا في الشخصية بمادتهم الكل من حيث الصدور نوره وشعاعه وإن اختلفوا في الشخصية بمادتهم

<sup>1</sup> ـ عن أبي عبد الله علمي قال: «شيعتنا جزء منا، خلقوا من فضل طينتنا...الخبر». أمالي الطوسي: ص ٢٩٩ م ١١ ح ٣٥، بشارة المصطفى: ص ٣٠٣.

وسيأتي أن الشيعة من شعاع نورهم عليه في صفحة ١٧٤، و ٢٠٠ ـ ٢٠٥، و ٢٣٥ ـ ٢٣٧.

وصورتهم وتغيرت فطرتهم حتى نزل ﴿سَوَاءٌ عَلَيْهِمْ أَسْتَغْفَرْتَ لَهُمْ أَمْ لَمْ تَسْتَغْفِرْ لَهُمْ لَنْ يَغْفِرَ اللَّهُ لَهُمْ ﴾، وبالجملة فذنوب الشيعة عايدة إلى آل محمد عليه فقوله ﴿يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذْهِبَ... الخ ﴾. يعني يريد أن يغفر لكم ويزكيكم عن كل ما ورد عليكم من معاصي الشيعة، وكذلك تزكية الله لهم من هذا الباب.

وأنت تستغفر لنفسك في الحقيقة بالصلاة عليهم ولذلك ورد أخبار كثيرة في أن الصلاة عليهم كفارة لجميع الذنوب وسبب الغفران (۱)، وإما على أن يكون التزكية بمعنى التنزيه فاعلم أن الله سبحانه يزكيهم وينزههم عن جميع الصفات غير اللائقة بشأنهم إذ «أول ما خلق الله» بريء في ذاته عن جميع صفات سائر الخلق، ولذا قال أمير المؤمنين عليه ما معناه في حديث طارق بن شهاب أنه «ليس مثل الإمام أحد» (۲).

۱ ـ عن أبي الحسن الرضا عليه: «من لم يقدر على ما يكفّر به ذنوبه فليكثر من الصلاة على محمد و آله فانّها تهدم الذنوب هدماً». عيون أخبار الرضا: ج ٢ ص ٢٦٥ ب ٢٨ ح ٢٥.

وعن أبي عبد الله عَلَمَكُمْ: في ثواب الصلاة على النبي وآله قال: «الخروج من الـذنوب ـ والله ـ كهيئة يوم ولدته أمه». معاني الأخبار: ص ٣٦٨.

وعن أبي الحسن علطَيْهِ قال: «هُدمت ذنوبه، ومُحيت خطاياه». ثواب الأعمال: ص ١٥٦.

وعن النبي والله أعطاه الله أجر أثنين وسبعين شهيداً، وخرج من ذنوب كيوم ولدت أمه». روضة الواعظين: ص ٣٢٣.

٢ ـ قال عليه وأحد دهره، وخليفة الله في نهيه وأمره، لا يوجد له مثيل، ولا يقوم له بديل».
 مشارق أنوار اليقين: ص ١٧٨.

٥٠ ...... شرح الصلاة على محمد وآله في مدرسة الشيخ الأحسائي

وقال في خبر آخر: «فمن ذا مثلي» (۱)

فلا مثل لهم في الخلق، ولذلك تقول في الزيارة [الجامعة]: «لا يَلْحَقُهُ لا حَقّ، وَلا يَفُوقُهُ فَائِقَ، وَلا يَسْبِقُهُ سَابِق، وَلا يَطْمَعُ فِي إِدْراكِهِ طَامِعً»، فلا يقاس بهم أحد من الناس (٢)، وهم في هذا المقام سائرون دائماً، وأنت تسأل الله أن يزكيهم وينزههم دائماً، والله ينزههم دائماً عن صفات الخلق ويمكن ان يكون المراد من التنزيه تنزيههم عن الصفات مطلقاً لأنهم مقامات الرب (جلّ شأنه) وظهوراته وآياته التي بهم يعرف ولذلك قال أمير المؤمنين الما المعنى الذي لا يقع على اسم ولا شبه فصلوات الله لهم أي تسبيحه لهم عن كل وصف وذلك تأويل قوله تعالى: ﴿سُبْحَانَ رَبِّكَ رَبِّ الْعِزَّةِ عَمَّا لهم عن كل وصف وذلك تأويل قوله تعالى: ﴿سُبْحَانَ رَبِّكَ رَبِّ الْعِزَّةِ عَمَّا أن العزة في الباطن هي النبي المُرْسَلِينَ \* وَالْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ، ولا شك أن العزة في الباطن هي النبي الله الله سبحانه نزه رب العزة أي رب النبي أن الغرة في الباطن هي النبي المنه الله الله الله الهم عن كاله و كه ن الاضافة بانبة.

١ ـ الخطبة الافتخارية، مشارق أنوار اليقين: ص ٢٦١.

٢ ـ قال علي علي الله على الله محمد المسلك من هذه الأمة أحد، ولا يسوى بهم مَن جـرت نعمتهم عليه أبداً، هم أساس الدين، وعماد اليقين». نهج البلاغة: الخطبة الثانية.

وقال لطارق بن شهاب: «جَلَّ مقام آل محمد عن وصف الواصفين ونعت الناعتين، وأن يقاس بهم أحد من العالمين، وكيف وهم النور الأول، والكلمة العليا، والتسمية البيضاء، والوحدانية الكبرى، التي أعرض عنها من أدبر وتولى، وحجاب الله الأعظم الأعلى، فأين الأخيار من هذا ؟ وأين العقول من هذا؟... الخير». مشارق أنوار البقين: ص ١٧٨.

ويشهد بذلك قوله عليه: «إمام الأرض رب الأرض» (۱)، وقول النبي ويشهد بذلك قوله عليه: «هو ربّ الأرض وسكنها» (۲)، فرب العزة هو النبي والإمام في الباطن وقد نزهه الله عن كل ما يصفه الخلائق فإنه قد كلت العلماء وعجزت الحكماء وخرست الفصحاء ولكنت البلغاء عن وصف آل محمد عليه الله عن و «إنما تَحُدُّ الأدوات أنفسها وتشير الآلات اللى نظائرها» (۳)، فكل أحد لا يتجاوز ما وراء مبدئه ولا يقدر على توصيفهم أبداً، فافهم.

وأما تزكية الملائكة لهم فإما يكون بمعنى الاستغفار، وإما يكون بمعنى التقديس والتنزيه.

فعلى المعنى الأول نقول: إن استغفارهم لهم استغفارهم لشيعتهم، وإلا فآل محمد معصومون مطهرون لا يحتاجون إلى استغفار غيرهم عليهم، ولكن المراد استغفارهم على شيعتهم كما ورد في أخبار كثيرة ان الملائكة بل جميع ذرات الموجودات يستغفرون لشيعة آل محمد عليه ولأن ذنوبهم راجعة إلى مواليهم وساداتهم يكون الاستغفار لهم راجعاً إليهم بل يمكن

١ - عن أبي عبد الله عليه في قوله: ﴿ وَ أَشْرَقَتِ الأَرْضُ بِنُورِ رَبِّها ﴾، قال: «رب الأرض يعني إمام الأرض». تفسير القمي: ج ٢ ص ٢٥٣.

٢ ـ قال ﷺ: «لا يحبّه إلا مؤمن ولا يبغضه إلا كافر، ولا يرتاب فيه إلا مشرك، وهـو ربّ الأرض وسكنها». مشارق أنوار اليقين: ص ٣٠٥.

٣- نهج البلاغة: الخطبة ١٦٨، تحف العقول: ص ٦٦، التوحيد: ص ٣٩ ب ٢ ح ٢.

أن يقال إن قبل وصول عصيانهم إلى آل محمد وحمله عليهم يغفر الله لهم وجميع الملائكة يستغفرون دائماً؛ لئلا يصل صدمة العصيان إلى آل محمد عليه وذلك ما روي عن الصادق عليه: «أن لله ملائكته يسقطون الذنوب عن ظهور شيعتنا كما تسقط الريح الورق [في] أوان سقوطه وذلك قوله تعالى: ﴿اللَّذِينَ يَحْمِلُونَ الْعَرْشَ... الآية ﴾، قال: «استغفارهم ـ والله ـ لكم دون هذا الخلق»(۱).

فإذا سقطت ذنوبهم عن ظهورهم لم يبق شيء تتحمله الأئمة فلعل معنى تزكيتهم للأئمة على أنهم إذا استغفروا للشيعة فقد سلموا عن تحمل ذنوبهم.

وعلى كون التنزيه بمعنى التسبيح فاعلم أن جميع الملائكة برمتهم يسبحون آل محمد ويقدسونهم دائما وذلك أن الله خلق آل محمد عليه حيث (لا سماء مبنية ولا أرض مدحية ولا عرش ولا كرسي ولا قلم ولا لوح ولا جن ولا ملك ولا نبي ولا رسول) ، ثم خلق من نورهم سائر الخلق وأول من خلق من شعاع نورهم الملائكة وهم لم يكونوا يعرفون رباً ولا تسبيحاً ولا تقديساً ولا عبادة أبداً وقد تجلى الله سبحانه لهم في آل محمد (صلوات الله عليهم) فعرفوا ربهم منهم وعبدوه بسببهم ولو لم يتجل لهم فيهم لم يكونوا يعرفون ربهم أبداً فجميع عبادات الملائكة وتسبيحاتهم فيهم لم يكونوا يعرفون ربهم أبداً فجميع عبادات الملائكة وتسبيحاتهم

١ ـ الكافي: ج ٨ ص ٣٧ ح ٦.

## الثالث: بمعنى التزكية

قال علي بن إبراهيم القمي شه: صلوات الله عليه تزكية له وثناءً عليه، وصلاة الملائكة مدحهم له، وصلاة الناس دعاؤهم له، والتصديق والإقرار بفضله (۲).

ويناسبه ما رواه الطبرسي، عن أبي بصير، قال: سألت أبا عبد الله على عن تفسير هذه الآية، فقلت: كيف صلاة الله على رسوله ؟ فقال على «يا أبا محمد، تزكية له في السماوات العُلى» (٣).

ويناسبه أيضاً رواية ابن كثير عن الصادق علسًا المتقدمة (٤).

قال الحاج محمد كريم خان (أعلى الله مقامه):

وأما على معنى تزكية الله في قولك: «اللهم صل على محمد وآل محمد» فتدعو الله أن يزكيهم ويطهرهم، كما قال: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهيراً ﴾، فصلوتك دعاء لهم بالتزكية

١ ـ شرح دعاء الرجبية: ص ١٧٨ ـ ١٧٩.

٢ ـ تفسير القمى: ج ٢ ص ١٩٦ في تفسير آية الصلاة.

٣ مجمع البيان: ج ٨ ص ١٨ في تفسير آية الصلاة.

٤ ـ تقدمت في صفحة ٢٨.

لهم، وتطهير الله إياهم عن مجانسة المخلوقين ومماثلة المبروئين، وتطهيره إياهم عن رجسٍ لحقهم مما حملوه من معاصي شيعتهم (١). انتهى.

# قال الشيخ أحمد الأحسائي (رضوان الله عليه):

ولعل ما ذكر في الأخبار المتقدّمة من تفسير صلاة الملائكة على النبي النبي المنتقدة بأنها تزكية له المنتقدة أن المراد بها أنهم إذا استغفروا لشيعته فقد سلم المنتقد من تحمّلها، فقد طهروه عن الأخلاق الذميمة التي هي المعاصي، فمعني أن صلاتهم عليه تزكية له أن صلاتهم استغفارهم لَهُ مما لولا استغفارهم لتحمل تلك الأخلاق الذميمة التي هي ذنوب الشيعة، فكانت صلاتهم عليه تزكية له المنتقدة الذنوب النبيعة، فكانت صلاتهم عليه تزكية له المنتقلة الذنوب النبيعة، فكانت

## يقول جامع هذه السطور:

يحتمل ـ والله أعلم ـ أن يكون معنى التزكية هنا هو العصمة والتنزيه، وطلب الكرامة، وعلو المكانة، واستمرار ما حباه الله له ولآله عليه من القداسة والقدسية والتطهير في قوله تعالى: ﴿وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾، وذلك بزيادة إفاضة القداسة والقدسية لهم عليه ؛ تحصيناً لهم ودفعاً عن الوقوع فيما عليه البشر من النقائص، ممّا يحتاج للطهارة الباطنيّة والظاهريّة، لا رفعاً لذلك، بأنْ تصدر منهم النقائص البشرية ـ حاشاهم ذلك ـ ثم يرفعها عنهم،

١ ـ طريق النجاة: ج ٢ ص ٢٧.

٢ ـ شرح الزيارة الجامعة: ج ٤ ص ٢٣٣ في قوله: «وَصَلَّى اللَّهُ عَلَى مُحَمِّدٍ وَآلِدِ».

فهم أرفع شأناً وأعز منزلة من أن يكونوا كذلك؛ لما لديهم من القابليات والاستعداد، مع الإيمان بأنهم ممكنات في قبال الواجب سبحانه (كباقي المخلوقات) أيضاً، وهذا هو ما يسمى بالفيض الدفعي (الدائم) لديمومة سلب النقص وما لا يليق عنهم، وهو دوام العصمة عندهم عليه .

والفيض الدفعي بمعنى الدفع والمنع، وسلب الإمكان عن ارتكاب المعصية بسبب القابلية والاستعداد عند أهل البيت عليه وما وصلوا إليه من صقل الروح وطهارتها.

ويقابله الفيض الرفعي، بمعنى رفع آثار المعصية عن مرتكبها، وهذا الفيض علاجي يشمل كل ما سوى أهل البيت عليه من المؤمنين، حتى الأولياء والأحديّين، فإن حديث النفس وخواطرها أو التفكير فيما هو نقص يعتبر عند أهل الوصال وأصحاب السير والسلوك والعرفان خطيئة تحتاج إلى صقل وإعادة تخلية للباطن، ولذا فهي تحتاج لفيض إلهي يرفعها.

### الرابع: بمعنى الثناء

تبنّى هذا الرأي العلامة الطبرسي هذه والسيد الاستر آبادي هذا الرأي العلامة الطبرسي وقال الحاج محمد كريم خان (أعلى الله مقامه):

وأما على معنى الثناء، فتدعو الله بأن يُثني عليهم ويمجدهم، ويبلغ بهم المقام المحمود، ويعطيهم لواء الحمد، ويجعلهم صفة تعريفه وتعرّفه،

١ ـ مجمع البيان: ج ٨ ص ١٧٩ في تفسير آية الصلاة، تأويل الآيات الظاهرة: ص ٤٥٩.

٥٦ ...... شرح الصلاة على محمد وآله في مدرسة الشيخ الأحسائي

ويجعلهم الثناء عليه، وهو أعظم ثناء الله عليهم الثناء الفعلي، ففي كل ذلك [تكون] الصلاة منك دعاء ومسألة من الله أن يرحمهم ويزكيهم ويُثني عليهم وينوّه بفضلهم بين العالمين (١). انتهى.

#### يقول جامع هذه السطور:

وثناء الله تعالى على النبي وآله (صلوات الله عليهم) ـ تلك الأرواح المقدسة المتوسطة بين النفوس الناقصة المنغمسة في الكدورات البشرية وبين المبدأ الفياض المتنزه عن شوائب النقص ـ باستفاضة العنايات والأنوار لهم منه تعالى وإفاضتها عليهم.

وهذا الثناء والتبجيل من الله (عز وجل) دائم بجميع أنواعه في جميع العوالم، وهو إشادة بذكر شرفه وفضله، وإرادة والمحبة لذلك من الله تعالى، وإظهار لفضله وشرفه وإرادة تكريمه وتقريبه وتقريبه والمحبة القدس والربوبية سبحانه بلا انقطاع، ولا يتم ولا ينتهي أبداً، ولا ينقضي بمُدّة، فهو في نماء وازدياد لا يحصيه إلا هو سبحانه وتعالى.

#### الخامس: معنى المباركة

وهي إفاضة النعم والخير والثناء والتشريف والقداسة والطهارة، وعلو المنزلة وإكثارها وإنماؤها وإعظامها ودوامها له والمنتني في حياته وبعد مماته، وهذا المعنى لا ينافي تفسير الصلاة على النبي والناء وإرادة التكريم

١ ـ طريق النجاة: ج ٢ ص ٢٦.

والتعظيم والتشريف، بل هو موافق له، ويمكن أن يندرج تحت العناوين السابقة، فهي راجعة إلى نقطة واحدة فيها.

والمراد من «وَبَارِك عَلَى مُحَمَّدٍ وَآلِ مُحَمَّدٍ» أفض عليه بركاتك، وهي النعمة الدائمة والخيرات النامية حالاً بعد حال، لا انقطاع ولا نهاية لها.

وهذا هو ما قاله الشيخ الطريحي ويشك في معناها حين قال: (أي: أثبت له وأدم ما أعطيته من التشريف والكرامة) (١)، وهي قابلة للزيادة والنمو الدائم، ففي الدعاء الخامس والأربعون من الصحيفة السجادية: «وصل عَلَيْهِ وَآلِهِ كَمَا صلَّيْتَ عَلَى عِبَادِكَ الصَّالِحِينَ وأَفْضَلَ مِنْ ذَلِكَ يَا رَبَّ الْعَالَمِينَ...».

والمباركة من الله تعالى يتضمن كل ذلك أيضاً، ولهذا قرن بين الصلاة والتبريك عليه، وقالت الملائكة لإبراهيم عليه (رَحْمَةُ اللَّهِ وَبَرَكَاتُهُ عَلَيْكُمْ أَهْلَ الْبَيْتِ ، فيما إذا فُسّرت الصلاة بالرحمة كما تقدم.

قال السيد كاظم الرشتي (رضوان الله عليه):

«وَأَنْ تُبَارِكَ عَلَى مُحَمَّدٍ وَآلِ مُحَمَّدٍ» أي بأن تجعل البركة والزيادة والنمو في ذواتهم وفي صفاتهم وفي أحوالهم وفي رعاياهم وشيعتهم وغنمهم وفي حسن أخلاق شيعتهم وآدابهم وفي علومهم وكمالاتهم وفي أولادهم وفي ذراريهم وفي نعيمهم ودوام التجلي لهم وحسن النظر إليهم

١ ـ مجمع البحرين: ج ١ ص ١٩١.

٥٨ ...... شرح الصلاة على محمد وآله في مدرسة الشيخ الأحسائي
 إلى غير ذلك من الأحوال (١). انتهى.

#### السادس: بمعنى التوحيد

قال الحاج محمد خان الكرماني (رحمة الله عليه):

حق القول أن الصلاة على محمد وآل محمد (صلوات الله عليهم) توحيد وإقرار بالنبوة والإمامة، وذكر ودعاء واستغفار وعبادة، فهي أفضل الأذكار، وينبغى للسالك المداومة عليها وعدم تركها(٢). انتهى.

قال السيد كاظم الرشتي (أعلى الله مقامه) في شرح قول أمير المؤمنين عليه الله عليه وآله الطاهرين» في الخطبة التطنجية:

إنما اختار في مقام الدعاء الصلاة لأنها الدعاء الكلي؛ لأنها صورة ولايتهم التي هي هيكل التوحيد التي هي عين الفقر إلى الله سبحانه، فإنه لا ينال مقام ولا مرتبة إلا بالخلوص في الافتقار وكل من تمحض في الفقر ظهر فيه نور الكبرياء بقدر تمحضه فيه والاستغناء عن الخلق والإقبال بفقره وذله إلى الخالق قال تعالى «أنا عند المنكسرة قلوبهم"، ولذا قال علي الفقر فخري وبه أفتخر» فأعظم الدعاء في حق المرء أن يشعره الله

١ ـ شرح دعاء السمات: ص ٢٦١، جواهر الحكم: ج ٢ ص ٦٤.

۲ ـ الكتاب المبين (الغدير): ج ٥ ص ٨٥، (مطبعة السعادة): ج ٢ ص ٢٩٤ هامش ح ٩.

٣ ـ منية المريد: ص ١٢٣ ف ٦.

٤ عدة الداعي: ص ١٢٣، عوالي اللئالي: ج ١ ص ٣٩.

سبحانه فقره ثم يديمه عليه كما قال تعالى: ﴿وَاتْلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ الَّذِي آتَيْنَاهُ اللّهِ اللّهَ عَلَيْهِمْ وَلَوْ شِئْنَا لَرَفَعْنَاهُ بِهَا آيَاتِنَا فَانسَلَخَ مِنْهَا فَأَتْبَعَهُ الشَّيْطَانُ فَكَانَ مِنَ الْغَاوِينَ \* وَلَوْ شِئْنَا لَرَفَعْنَاهُ بِهَا وَلَكِنَّهُ أَخْلَدَ إِلَى الأَرْضِ وَاتَّبَعَ هَوَاهُ فَمَثلُهُ كَمَثُلِ الْكَلْبِ إِن تَحْمِلْ عَلَيْهِ وَلَكِنَّهُ أَخْلَدَ إِلَى الأَرْضِ وَاتَّبَعَ هَوَاهُ فَمَثلُهُ كَمَثُلِ الْكَلْبِ إِن تَحْمِلْ عَلَيْهِ وَلَكِنَّهُ أَوْ تَتْرُكُهُ يَلْهَتْ ﴾، فإذا بقي الفقر واستدام وتخلل في كل أجزائه وجزئياته يكون خليلاً فإذا غلب التّخلّل بحيث كان عين الفقر كان حبيبا(۱).

### قال الحاج محمد كريم خان (رضوان الله عليه):

فإن صلى الرجل صلاة تامة بتوجه تام إلى المدعو والمدعو له، غلب عليه حرارة الإيمان والتوجه... وغلب عليه وحدة التوحيد، فانقطعت تعلقاته، وصفي دماغه وسكن، فأضاء القلب أي النفس.. وأوقعت مثال كمالها الحاصل لها من المذكور على ما ذكرنا ....

والصلاة المذكرة تكون بأن تعرف الواحد ثم معناه ثم بابه، فتلحظ فقرك لحاجتك فتقصد بابه وتدعو واحداً طوى بوحدته ذاتك وحاجتك وقصدك ودعاءك، فيظهر معناه من بابه بحاجتك من بابها، فتصلي بعد ذلك على محمد وآله (صلوات الله عليهم) معتقداً أن شيعتهم من آل محمد (سلام الله عليهم) ملحقون بهم وتقصد بالصلاة تقريب محمد والمناه منه (حتى لا

١ ـ شرح القصيدة: <mark>ص ٥٧٣ ـ ٥٧٤، وفي النسخة الحجريـة: ص ٣٩٦ ـ ٣٩٧، شرح الخطبـة التطنجية: ج ١ ص .</mark>

يسبقهم سابق ولا يلحقهم لا حق ولا يفوقهم فائق ولا يطمع في إدراك مقامهم طامع). فإذا صلى العبد هكذا فقد صلى صلاة تامة مؤثّرة و إلا فقد تؤثر إن وافقت الأسباب، وقد لا تؤثر (١). انتهى.

#### بيان معنى التوحيد في الصلوات

قال الحاج زين العابدين خان (رحمة الله عليه):

قولك: (اللهم) يدل على إقرارك وتصديقك بإله واحد لا شريك له، وقد قال أمير المؤمنين على الله وأوَّلُ الدِّين مَعْرِفَتُهُ، وَكَمَالُ مَعْرِفَتِهِ التَّصْدِيقُ بِهِ، وَكَمَالُ التَّصْدِيقِ بِهِ تَوْحِيدُه، وَكَمَالُ تَوْحِيدِهِ الإِخْلاَصُ لَهُ».

ثم قولك: (صلّ) أيضاً دعاء واستغفار، وطلب رحمة وتزكية، وغير ذلك من معاني الصلاة. وكل ذلك دليل على كمال معرفتك في توحيد الصفات والأفعال والعبادات؛ حيث أفردت المسألة منه تعالى، آيساً من سائر الخلق في إنجاح طلباتك.

ثم قولك: (على محمد) والله دال على إقرارك بنبوته والله فإنك إن لم تقر به وبرسالته والله لم تصل عليه، وسيّما بهذا التعظيم والتكريم، ولاسيما بعد قوله تعالى: ﴿إِنِّ الَّذِينَ يَكَفُرُونَ بِاللّهِ وَرُسُلِهِ وَيُريدونَ أَن يُفَرِقوا بَينَ اللّهِ وَرُسُلِهِ وَيَقولونَ نُؤمِنُ بِبَعضٍ وَنَكَفُرُ بِبَعضٍ وقال: ﴿وَيَقُولُونَ نُؤمِنُ بِبَعضٍ وَنَكَفُرُ بِبَعضٍ وقال: ﴿وَيَقُولُونَ نُوصِلَ ﴾، وقد أمر الله بوصل محمد وآل

١ ـ مكارم الأبرار: ج ٢ ص ٤١٦ ـ ٤١٧ رسالة (اللوح المحفوظ).

محمد والله محمد والله والمنطقة وسائر رسله والبيائه به. وقولك: (اللهم صل على محمد وآل محمد) أي صلهم بك ولا تفرّق بينهم وبينك.

وقولك: (اللهم صل على محمد وآل محمد) أي صلهم بك ولا تفرق بينهم وبينك. فقولك: (اللهم صل على محمد) في معنى الإقرار به وبرسالته بلا شبهة. وقولك: (وآل محمد) إقرار بآل محمد عليه وشيعتهم؛ لما روي عن الصادق عليه في حديث... فقال الرجل: كيف أقول؟ فقال: «قل: اللهم صل على محمد وآل محمد، فنكون نحن وشيعتنا قد دخلنا فيه» (۱) ... فذكر الآل هنا دليل على الإقرار بولاية محمد وآل محمد وبولاية أولياء آل محمد عليه والبراءة من أعدائهم؛ إذ ﴿لا تَجِدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ اللّهِ وَالْيَوْمِ اللّهِ وَرَسُولَهُ ...

فأنت تعلم أن التوحيد الكامل الخالص الذي أراده الله من خلقه وأمرهم به وخلقهم له هو ما كان من سبيل محمد وآل محمد عليه وذلك أن الدين القيّم الخالص، وهو من فروعهم ـ كما قالوا: «نحن أصل كل خير، ومن فروعنا كل بر، فمن البر التوحيد.. الخبر»(٢).

وتعلم أيضاً أن الإقرار للنبي والله لا يكون إلا بالتسليم والولاية لأهل بيته (سلام الله عليهم) والإقرار بفضائلهم، وأن ولايتهم أيضاً لا تكون إلا

١ ـ ثواب الأعمال: ص ١٥٨.

۲ ـ الكافي: ج ٨ ص ٢٤٢ ح ٣٣٦.

٦٢ ...... شرح الصلاة على محمد وآله في مدرسة الشيخ الأحسائي

بولاية أوليائهم عليه والبراءة من أعدائهم، وأن العمل بالفرائض والسنن واجتناب المنهيات لا يصح إلا بمعرفتهم وولايتهم على ما ذكرنا ..

والصلاة عليهم عليه عمل جامع لجميع ذلك على أفصح عبارة وأحسنها، فأي علم يُسلب عنه؟ وأي شرّ يدخل فيه؟ فهي كلمة جامعة لكل خير ما نعة لكل شر.

وقبولية سائر الأعمال أيضاً موقوفة بوقوعها على حذو ذلك.

ولو خلى عمل من شيء من ذلك ومرتبة من مراتبه خلى عن جميعها؛ لاستلزام بعضها لبعض وعدم انفكاك بعضها عن بعض (١).

### [التسبيح والتهليل من التوحيد]

ثم إن الصلاة ذكرٌ ودعاءٌ وعبادةٌ... قال الرضا على الصلاة على محمد وآله تعدل عند الله (عز وجل) التسبيح والتهليل والتكبير» (٢).

أقول: فإذا كان تهليلاً فهو التوحيد المحض، وذكره تعالى، فتدبّر.

وقال علم في حديث: «من لم يقدر على ما يكفر به ذنوبه فليكثر من الصلاة على محمد وآل محمد فإنها تهدم الذنوب هدماً» (٢).

أقول: فهي استغفار حقيقةً.

١ ـ مجموعة الرسائل: ج ٢٨ ص ٢٣٩ ـ ٢٤٠ (جواب الشيخ حسن التبريزي السردرودي).
 ٢ ـ عيون أخبار الرضا: ج ١ ص ٢٩٤ ب ٢٨ ح ٥٠، الأمالي: ص ٧٣ المجلس ١٧ ح ٤.

وقيل لأبي عبد الله عليه (۱): إني دخلت البيت ولم يحضرني شيء من الدعاء إلا الصلاة على محمد وآل محمد! فقال: «أما إنه لم يخرج أحد بأفضل مما خرجت به».

أقول: فهي أفضل دعاء (٢). انتهى كلامه.

#### السابع: بمعنى طلب ظهور الحق

قال السيد كاظم الرشتى (أعلى الله مقامه):

فالمراد بالصلاة عليهم طلب ظهور الحق سبحانه فيهم، إمّا بالمتابعة، أو بالاتّصال، أو بالعطية والإعظام والإكرام، وفي كلّ ذلك بركة لأهل محبّتهم وولايتهم وطاعتهم (٣). انتهى.

## كلمات أخرى في تفسير ومعنى الصلاة على النبي والميات

الثامن: قال مولانا الشيخ أحمد الأحسائي (أعلى الله مقامه) معلّقاً على قول الشيخ المجلسي الله عليه الله مقامه عليه والله عليه محمد وآل محمد):

معنى (اللهم صلِّ على محمد وآل محمد) ظاهراً بأنْ نسأل الله تعالى لهم أن يرحمهم، وأن يرحم بهم، وأن يصلهم برحمته، وأن يمدّهم بمدده الذي

١ ـ الكافي: ج ٢ ص ٤٩٤ ح ١٧.

٢ ـ مجموعة الرسائل: ج ٢٨ ص ٢٣٨ ـ ٢٣٩ (جواب الشيخ حسن التبريزي السردرودي).

٣ ـ شرح القصيدة: ص ٥٧٤، وفي النسخة الحجرية: ص ٣٩٧.

استوى به على عرشه لجميع خلقه بهم [علِيَّهُمْ] ، من جميع رحمانيّته التي غيّبت العرش بظهوره [بها] عليه (۱).

وباطناً، بأن يكون [ما] نُريد من قولنا: «اللهم صلِّ على محمد وآل محمد» هو أنّا نسألك يا ربّنا الصلوات عليهم إجابةً لما أخذت علينا من العهد المؤكّد لهم بأن نعبدك بحبّهم، وبالقيام بحدود فروعهم، وأوامرهم ونواهيهم التي ندبتهم بها إلينا، وندبتنا إلى إجابتهم في دعوتهم إليك في كلّ ما دلّوا عليه، كما أشار إليه موسى بن جعفر عليه قال: قال الصادق

ا ـ قال (ظاهراً) بناءاً على أن الصلاة على النبي المسلاة على النبي المسلاة على النبي المسلاة على النبي المسلاة على النبي المسلطانة والمداد والمداد والمداد والمداد والمداد والمداد والمداد والمسلطانة والمسلطانة والمسلطانة وظهوره عليه كان عرش قدسه الذي غاب في نور عظمته وسلطانة وجبروته، واستوائه وظهوره عليه كان بهم عليه المسلطانة وبهذا النور ظهرت المخليقة كما قال (جلّ شأنه): «كنت كنزاً مخفياً فأردت أن أعرف». مشارق أنوار اليقين: ص ٤١، وشطر منه في أسرار الإمامة (للطبري): ص ٢٨.

ويؤيده ما عن أبي عبد الله على في حديث قال: «إن الله (تبارك وتعالى) لا تُقدر قدرته ولا يقدر العباد على صفته... لم يزال أبد الآبدين، وكذلك كان إذ لم يكن أرض ولا سماء ولا ليل ولا نهار ولا شمس ولا قمر ولا نجوم ولا سحاب ولا مطر ولا رياح، ثم إن الله (تبارك وتعالى) أحب أن يَخلُقَ خلقاً يُعظّمون عظمته ويكبّرون كبرياءه ويجلّون جلاله، فقال: كونا ظلّين فكانا كما قال الله (تبارك وتعالى) ». التوحيد: ص ١٢٨ ـ ١٢٩ ب ٩ ح ٨. وجاء عن لسان القدس أيضاً: «يا أحمد، لولاك لما خلقت الأفلاك...» رواه الشهيد الأول بطرقه إلى ابن بابويه بطريقه إلى جابر الجعفي، عن جابر الأنصاري، عن رسول الله وسلم عن الله تعالى في كشف اللئالي (لابن العرندس). جنة العاصمة (مير جهاني): ص ١٤٩.

عَلَيْهِ: «من صلى على النبي وآله فمعناه أنّي أنا على الميثاق والوفاء الذي قبلتُ حين قوله: ﴿أَلَسْتُ برَبّكُمْ ﴾»(١).

وما ذكره الشارح [المجلسي] رَجِلْكُ ليس مراداً ظاهراً [لما جاء في الزيارة]، لأنّه لايتّجه الاّ على معنى لا يريده رَجِلْكُ.

وظاهر هذا الوجه [الباطن] هو المراد من قوله علمُلَلَهِ هنا (ظاهراً).

وأمّا باطن هذا الوجه ـ كما دَلَّ عليه هذا الحديث الشريف ـ فهو مرادُ له علماً إفى الزيارة]، بل حقيقة الإرادة له.

فقولنا: «اللهم صلّ على محمد وآل محمد» من ذلك (")، والطهارة من الحدث الأصغر والأكبر (الظاهر ين والباطنين) من ذلك، والطهارة الترابية أيضاً من ذلك (في مواضعها المشروعية)، والصلاة (بجميع أصنافها، ظاهرة أيضاً من ذلك (في مواضعها المشروعية)، والصلاة (بجميع أصنافها، ظاهرة أيضاً من ذلك (في مواضعها المشروعية)، والصلاة (بحميع أصنافها، ظاهرة أيضاً من ذلك (في مواضعها المشروعية)، والصلاة (بحميع أصنافها، ظاهرة أيضاً من ذلك (في مواضعها المشروعية)، والصلاة (بحميع أصنافها، ظاهرة أيضاً من ذلك (في مواضعها المشروعية)، والصلاة (بحميع أصنافها، ظاهرة أيضاً من ذلك (في مواضعها المشروعية)، والصلاة (بحميع أصنافها، ظاهرة أيضاً من ذلك (في مواضعها المشروعية)، والصلاة (بحميع أصنافها، ظاهرة أيضاً من ذلك (في مواضعها المشروعية)، والصلاة (بحميع أصنافها، ظاهرة أيضاً من ذلك (في مواضعها المشروعية)، والصلاة (بحميع أصنافها، ظاهرة أيضاً من ذلك (في مواضعها المشروعية)، والصلاة (بحميع أصنافها، طالم المؤلفة)

١ ـ معاني الأخبار: ص ١١٦ ح ١.

٢ ـ وهو إجابة ما أخذ علينا من العهد المؤكد لهم بأن نعبده تعالى بحبّهم، والقيام بحدود فروعهم، وأوامرهم ونواهيهم التي ندبهم بها إلينا، وندبنا إلى إجابتهم.

٣ ـ من ذلك الباطن الكلي الذي أخذ منا الميثاق على العمل والأخذ به كما في الرواية المذكورة عن الإمام الصادق علمية في المتن.

وباطنة) من ذلك، والزكاة (ظاهرة وباطنة) من ذلك، والصيام (ظاهراً وباطناً) من ذلك، والحج، والجهاد، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وأحكام الله في جميع أبواب الشريعة من ذلك، وآداب الله في جميع فرائضه وسننه، وما دعا إليه من معرفته بصفاته التي وصف بها نفسه لعباده، ومعرفة أنبيائه ورسله وحججه وكتبه وملائكته وآياته وأمثاله، والنظر في عجائب مصنوعاته في الآفاق وفي الأنفس، بل جميع ما لله فيه رضاً من اعتقاد واجتهاد وعمل وقول، وحال وفعل من أحوال الدنيا والآخرة من ذلك.

# [معنى: وَجَعَلَ صَلَواتِنَا عَلَيْكُمْ]

وأمّا أنّ «وَجَعَلَ صَلَواتِنَا عَلَيْكُمْ» بمعنى أن الله جعلهم في بيوت تصير الصلاة فيها، وإظهار الولاية سبباً للكرامة من الله ...الخ، فممّا لا معنى له إلا على تأويل بعيد... نعم لو أراد [المجلسي الله الها بمعنى] جَعلهم في مقامات لله بأن جعلهم أركاناً لمقاماته تعالى، وكون الصلاة فيها عبارة عن توجّهنا إلى تلك المقامات في جميع أحوال عباداتنا ومعارفنا ودعائنا ليكون المعنى (أنّهم ذلك الوجه الذي يتوجّه إليه الأولياء في كلّ حال من الطاعات، وإظهار الولاية لهم من المحبّة لهم، والإقتداء بهم والرد إليهم، والتسليم لهم، والبراءة من أعدائهم سبباً لكرامة الله) كان معنى صحيحاً، إلا أنه الله الله يه بوجه.

[معنى الوضع في لفظ (الصلاة)] وهنا معنى آخر:

أنّ الصّلوات يجوز أن يراد بها الصلوات اليومية، وكونها عليهم بمعنى أنّها لَهُمْ، فإنّ الصلاة وإن رجّحنا ثبوت الحقيقة الشرعية على مصطلح أهل الأصول (١) - كما هو الحق في المسألة - لكنا قد قرّرنا هناك أنّها قد نقلها الشارع من اللغة عن معناها اللغوي المعروف واستعملها بوضع جديد، وإنما أخذ هذا اللفظ نقلاً من اللغة واستعمله في مراده بعد أن هجر المعنى الأوّل؛ ليكون أدلّ على فهم مراده مما لو وضع لفظاً لم يعرفوه في لغتهم، وأقرب تناولاً لهم، وآنس لهم باستعمال لغتهم في لغته، وأبلغ استمالة لقلوبهم، وأشرنا إلى أن هذا تحقيق هذه المسألة في الظاهر، وأمّا في الحقيقة... ففيه سرّ عجيب لا يعرفه إلا من لطف حسّه، وكشف عن عين بصيرته الغطاء.

والإشارة إليه [هنا] أن الواضع واحد وهو الله تعالى على الصحيح [عندنا]، وهو الذي وضع الألفاظ الشرعية واللغوية، فوضع لفظ الصلاة على ذات الأركان المخصوصة، وعلى الدعاء من باب التشكيك (٢).

[و] مرادنا هناك (أن لفظ الصلاة وضع على ذات الأركان المعلومة) أنها في الحقيقة دعاء وصلاة، و[وضع لفظ الصلاة] على الدعاء المعروف؛

١ ـ وهو المعنى الحقيقي الذي يُذكر في بحث (الحقيقة الشرعية)، أن الشارع تصدى لوضع الألفاظ لمعاني مخصوصة، فتكون هذه المعاني حقائق شرعية لها، تتفاوت سعةً وضيقاً وتبايناً مع الحقائق اللغوية، فلفظ (صلاة) اختصه الشارع بالحركات المخصوصة المعينة، فصارت حقيقية فيها، مع أن معناها لغة هو الدعاء بوجه عام.

٢ ـ تقدّم بيان المفهوم المشكك في الهامش ٢ من صفحة ٢٤.

لأنّه صلاة، ولكن تحقق الدعاء في الصلاة - التي هي صورة الولاية - باطنّ، وعام في ذات الأركان، وتحقق الصلاة في الدعاء المعروف باطنٌ وخاصٌ، يعني أن معنى الدعاء في ذات الأركان باطنٌ عامٌ كمعنى ذات الأركان في الدعاء المعروف، إلاّ أنّه خاص، فكان المعنى من مدلول لفظ الصلاة يوجد في ذات الأركان قوياً شاملاً لكلّ خير وكلّ مطلب، وفي الدعاء ضعيفاً خاصاً ببعض الخير والمطلب، فلذا كان الوضع فيهما من باب المشكّك، وقد قلنا أيضاً: إنّ معنى (صلى) مُعدّى بـ(على)، وهو معنى (دعا) معدّى باللام....

#### [بمعنى (الصلاة اليومية) وأنها لهم عليها]

فإذا عرفت هذا فلك أن تجعل قوله عليه: «وجعل صلواتنا» أي الصلاة اليومية، «عليكم» أي: دعاءنا لكم، فإنها باللسان والأركان والجنان؛ لأنها طلب من الله بكل مشعر وجارحة وحركة وسكون، وهيئة كل نوع وصنف من أنواع المدد وصنفه، وإنّما كانت الصلاة اليوميّة وسائر الصلوات الواجبات والمندوبات مجعولة عليهم (صلوات الله عليهم) لأنها في الحقيقة صورة ولايتهم وحكاية مَد حهم وذكر ثنائهم (١٠).

فمعنى (عليهم): لهم، أو (الصلاة عليهم) بمعنى: الدعاء لهم (١)، ومعنى (لهم) [هو] ما قلنا [من] أنها صورة ولايتهم وحكاية مدحهم وذكر ثنائهم،

١ ـ وهذا هو قوله ﴿ الله هي صورة الولاية ) بمعنى الالتزام بما أخذ علينا من الميثاق.

أو أنها من فروعهم، أو أنّ الله تعالى تعبّد عباده بطاعتهم، و طاعتهم عبارة عن امتثال الخلق أوامر الله، والإخلاص في عبادته كما أمر سبحانه.

### [(لهم) بمعنى التعبد (لله) بطاعتهم]

ومعنى كون ذلك هو طاعتهم: أنهم لله سبحانه وحده فطاعتهم طاعته (۲) وعبادته (۳)، وإنّما لم نقل إنّ عبادتهم عبادته؛ لأنّ عبادتهم إن كانت عبارة عن عبادته تعالى وحده لا شريك له فهى عبادته؛ لأنهم ينطقون عن الله.

و [روي أن] «من استمع إلى ناطق فقد عَبده، فإن كان الناطق ينطق عن الله فقد عبد الله... الحديث» (٤).

وإن اعتبر كونهم فيها معه، أو كون العبادة لهم بمعنى أنها ليست له، كان شركاً أو كفراً، وكان ذلك معصيتهم (١)؛ لأن تلك العبادة لاتكون طاعة

**→** 

١ - فإن قيل: كيف يكون صلى بمعنى (دعا) ، وصلى إنما يستعمل لفظ (صلى) مُعدّى بعلى،
 وإذا كان بمعنى (دعا) كان معناه: (دعا عليهم)! وهو يكون بالمكروه بخلاف ما إذا عُدِّي
 دعا بـ(اللاَّم) فإنَّه يكون بالمحبوب.

قلنا: إن (صلى عليهم) مُعدّى بـ(على) بمعنى: (دعا لهم) مُعدّى بـ(اللاّم) لا مطلق صلى معنى: (دعا) وحسب، وقد ذكره الشيخ (أعلى الله مقامه).

٢ ـ وهو قوله: ﴿مَنْ يُطِعِ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللَّهَ ﴾، وفي الزيارة: «مَنْ أَطَاعَكُمْ فَقَدْ أَطَاعَ اللّه)».

٣ـ تقدمت روايتان «بنا عُرف الله...» في صفحة ٢٢١.

٤ ـ عن أبي جعفر عليه : «من أصغى إلى ناطق فقد عبده، فإن كان الناطق يؤدي عن الله فقد عبد الله ...». الكافى: ج ٦ ص ٤٣٤ ح ٢٤.

لله تعالى، ولا تكون تلك العبادة طاعتهم حتى تقع لله وحده لا شريك له على الوجه الذي أسسُوه (من كونهم أسماءه التي يُدْعى بها، ووجهه الذي يتوجه إليه مَنْ قَصَدَهُ سبحانه، وبابه الذي يؤتي منه، ودليلهم إليه، وشرط قبوله للأعمال من العباد).

فعبادة الخلق لله سبحانه التي يقبلها وأمرهم بها هي وقوعها على الوجه الذي أسسوه، فإذا كانت كذلك خالصة لله سبحانه وحده لا شريك له، صَحَ كونها عبادة الله حقاً، و صَحَ كونها طاعتهم؛ لأنّ الله سبحانه خلقهم له لا لأنفسهم ولا لغيره، وهذه الوجوه التي فسرنا بها معنى (لهم) مجملة.

#### [تفصيل معنى (طاعتهم)]

وتفصيلها أنّ الله سبحانه منزّه عن كلّ ما سواه من كلّ شيء. ثم إنه اصطفى مما خلق صَفوة ليس في جميع خلقه ما يساويهم عنده ولا يدانيهم؛ ليعرفوه بما عرّفهم من أنفسهم وخلق لهم خلقه ليمدّهم:

4

١ - وبهذا نفر ق بين الغلو في أهل البيت عليه وعدمه، فالتفسير الأول الذي ذكره الشيخ (أعلى الله مقامه) هو من الحب والمعرفة لحقهم عليه بل اتباع ما أمر الله به؛ لأنه من ولايتهم وطاعتهم عليه ، والثاني هو الغلو، بل الشرك، بل الكفر بعينه - أعاذنا الله من ذلك - وهو تفسير باطل مردود، لا يقول به من يدّعي محبّتهم عليه . وكذلك معصيتهم؛ لأنهم عليه أمروا بعبادة الله سبحانه، وعبادتهم - والعياذ بالله - مخالفة ومعصية لما نهو عنه.

[1] من ثمرات أعمالهم من خيراتٍ وَصفهم بها، قال تعالى: ﴿فَاجْعَلْ أَفْئِدَةً مِنَ النَّاسِ تَهْوِي إِلَيْهِمْ ﴾، وقال تعالى: ﴿إِلَيْهِ يَصْعَدُ الْكَلِمُ الطَّيِّبُ ﴾، أفْئِدَةً مِنَ النَّاسِ تَهْوِي إِلَيْهِمْ ﴾، وقال تعالى: ﴿الطَّيِّبُونَ لِلطَّيِّبَاتِ ﴾.

[٢] ومن شرورٍ وصف بها أعداءهم وبَرَّأهم منها، قال تعالى: ﴿ الْخَبِيثَاتُ لِلْخَبِيثِينَ ﴾، ثم قال: ﴿ أُولَئِكَ ﴾ أي: الطيبون ﴿ مُبَرَّءُونَ مِمَّا يَقُولُونَ ﴾. ومعنى ﴿ إِلَيْهِ يَصْعَدُ الْكَلِمُ الطَّيِّبُ ﴾ أنه إلى أوليائه؛ لأنّ الحوادث لا تداني الأزل سبحانه (۱)، فإذا كانت الصلوات كما سمعت [فيما مرّ هنا] زكت وطابت [هذه الصلاة]، وكانت طيباً لخلق العاملين له وطهارة لأنفسهم (۲). انتهى كلامه (رفع الله في الخلد أعلامه).

التاسع: قال السيد كاظم الرشتي (أعلى الله مقامه) في شرح القصيدة اللاّميّة لعبد الباقي العمري الموصلي في مدح الإمام الكاظم عليّلًا، وذلك عند شرحه بيت الختام وهو قوله:

صلى الإله عليكم ما رنَّحَت من ريح الصبا غصناً وغرّد بلبل (٣)

١ - أي أن الأمور المتغيّرة والحادثة لا تصعد إلى الواجب المطلق سبحانه، وإنّما تصل إلى ظاهره ومن يتمثل فيه، وهم محمد وآله (صلوات الله عليهم أجمعين)، فهم أصحاب الحساب والجزاء، وهم مظهر ميزان أعمال الخلائق، وهم الموكلون بذلك.

٢ ـ شرح الزيارة الجامعة: ج ٢ ص ٢٣٦ وما بعدها.

٣ ـ وفي الديوان: (وهبَّ شّمألُ) وفي في نسخة (وهبّ الشّمأل).

أقول [والكلام للسيد]: الصلاة، قالوا: إنها إذا استُعملت في الله تكون بمعنى الرحمة، وإذا استُعملت في الملائكة تكون بمعنى الاستغفار، وإذا استُعملت في المؤمنين تكون بمعنى الدعاء، أي دعاء مخصوص.

فالصلاة عندهم لفظ مشترك بين ثلاثة معاني اشتراكاً لفظياً، وقوله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ وَمَلاَئكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا صَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا تَسْلِيماً ﴾ و[قد] عدّوا هذه الآية من المواضع التي استُعمل اللفظ المشترك في أكثر من معناه استعمالاً واحداً. هذا قولهم.

#### [اشتقاقات الصلاة]

والصلاة إمّا مشتقّة من الصّلة أو من الوصل، أو من الصلوان(١٠).

فإن كانت مشتقة من الصّلة فامعناه: أعطاكم الله وحباكم ومنحكم وأكرمكم من عطائه وحبائه، وفضله وكرمه، ما يغبطه الأوّلون والآخرون، وآتاكم الفضيلة والوسيلة، والمنزلة الرفيعة، والشرف الباذخ، والعلو الشامخ، ما لم يؤت أحداً من العالمين، بحيث «طأطاً كُلُّ شَريفٍ لِشَرَفِكُمْ، وَبَخَعَ كُلُّ مُتَكَبِّرٍ لِطاعَتِكُمْ، وَخَضَعَ كُلُّ جَبّارٍ لِفَضْلِكُمْ، وَذَلَّ كُلُّ شَيء لَكُمْ، وَاشْرقَتِ الْأَرْضُ بِنُورِكُمْ، وَفازَ الْفائِزُونَ بولايَتِكُمْ، بِكُمْ يُسْلَكُ إلى الرِّضْوانِ، وَعَلى مَنْ جَحَدَ ولايَتكُمْ غَضَبُ الرَّحْمَن».

١ ـ تقدم ذكرها في صفحة ٢٦ في كلام الشيخ (أعلى الله مقامه).

وإن كان الاشتقاق من الوصل فمعناها: وصلكم الله به، بحيث يجعل حكمكم حكمه، وأمركم أمره، وقولكم قوله، ورضاكم رضاه، وسخطكم سخطه، وطاعتكم طاعته، ومحبّتكم محبّته، وعداوتكم عداوته، وبيعتكم بيعته، وقد قال تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يُبَايعُونَ إِنَّمَا يُبَايعُونَ اللَّهَ ﴾.

وقال تعالى: ﴿قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تُحِبُّونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُونِي يُحْبِبْكُمُ ﴾. وقال تعالى: ﴿مَنْ يُطِعِ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللَّهَ ﴾.

وقال أبو عبد الله جعفر بن محمد عليه «إنّ الله لا يأسف كأسفنا لكنه خلق لنفسه أولياء جعل أسفهم أسفه ورضاهم رضاه وسخطهم سخطه، فإذا أسفوا ينسب أسفهم إلى نفسه، فهو قوله تعالى: ﴿فَلَمَّا آَسَفُونَا انْتَقَمْنَا مِنْهُمْ فَأَغْرَقْنَاهُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ (١).

وكذا يجعل الله بيتهم بيته، وروحهم روحه، وأنفسهم نفسه، ومشيئتهم مشيئته، وإرادتهم إرادته، وعلمهم علمه. قال تعالى: ﴿وَنَفَخْتُ فِيهِ مِنْ رُوحِي﴾، وقال تعالى: ﴿وَطَهَرْ بَيْتِيَ لِلطَّائِفِينَ وَالْقَائِمِينَ وَالرُّكَعِ السُّجُودِ﴾، وقال تعالى: ﴿أَمْ حَسِبْتُمْ أَنْ تَدْخُلُوا الْجَنَّةَ وَلَمَّا يَعْلَمِ اللَّهُ الَّذِينَ جَاهَدُوا مِنْكُمْ وَيَعْلَمَ اللَّهُ اللَّذِينَ جَاهَدُوا مِنْكُمْ وَيَعْلَمَ الصَّابِرِينَ﴾.

ا ـ عن أبي عبد الله عليه قال: «إن الله (عزّ وجل) لا يأسف كأسفنا ولكنه خلق أولياء لنفسه يأسفون ويرضون، وهم مخلوقون مربوبون، فجعل رضاهم رضا نفسه وسخطهم سخط نفسه؛ لأنه جعلهم الدعاة إليه والأدلاء عليه، فلذلك صاروا كذلك، وليس أن ذلك يصل إلى الله كما يصل إلى خلقه... الخبر». الكافى: ج ١ ص ١٤٤ ح ٦.

وبالجملة: وَصَلَهَمُ الله إلى نفسه، وقال في عيسى إنه (روح الله)، وفي زيارة أمير المؤمنين علم الله الله عَلَيْكَ يَا نَفْسَ الله الْقَائِمَةِ فِيهِ بِالسُّنَنِ»(١).

وإذا جُعلت الصلاة مشتقة من الوصل يكون فيه ظهور معنى قوله [طَّلَيْهَ] في دعاء كلِّ يوم من رجب: «لا فَرْقَ بَيْنَكَ وَبَيْنَها إلا أَنَّهُمْ عِبادُكَ وَخَلْقُك، فَتْقُها وَرَتْقُها بِيَدِك، بَدْؤُها مِنْك وَعَوْدُها إلَيك» (٢).

وإذا جُعلت الصلاة مشتقة من الصلوان، ومن المصلي والمُجلي في فرس الرهان، فالمصلّي هو الذي رأسه عند ورك الآخر ( $^{(7)}$ ) فمعناها: جعل الله طاعتكم مقرونة بطاعته، ومعصيتكم كمعصيته، وأمركم كأمره، وهذا غير الوصل ( $^{(3)}$ ). انتهى ( $^{(6)}$ ).

وقال (أعلى الله مقامه) أيضاً:

فعلى الأول يكون المعنى: وصل الله حبله بحبلهم كما تقول: ﴿اهدِنَا الصِّرَاطَ المُستَقِيمَ ﴾، ونوره بنورهم، وحكمه بحكمهم، وقوله بقولهم،

١ ـ انظر: المزار الكبير: ص ١٨٥ ب ١٢، وأخرى في بحار الأنوار: ج ٩٧ ص ٣٣١ ح ٢٩.

٢ ـ مصباح المتهجد: ص ٨٠٣، إقبال الأعمال: ص ١٤٥، مصباح الكفعمي: ص ٥٢٧، البلد الأمين: ص ١٧٩.

٣ ـ مجمع البحرين: ج ٢ ص ٦٣٣.

٤ ـ والمعنى من ذلك أنّ أمرهم عليه متصل بالله تعالى، فمن يطيعهم فهو متصل بطاعة الله، ومن يعصيهم فهو يعصي الله تعالى؛ لأنهم الواصل بين العبد وبين الله (عزّ وجل).

٥ ـ شرح القصيدة: ص ٥٧٣ ـ ٥٧٤، وفي النسخة الحجرية: ص ٣٩٦ ـ ٣٩٧.

وولايته بولايتهم، بمعنى: أن يجعل حبله عين حبلهم كما فعل تعالى كما قال: ﴿وَاعْتَصِمُواْ بِحَبْلِ اللّهِ جَمِيعًا وَلاَ تَفَرَّقُواْ ﴾، وحبل الله هو التمسك بهم وبولايتهم وأقوالهم وأفعالهم، فإنه حبل الله وسبيله وطريقه ودليله.

ويجعل نوره عين نورهم، لا نور لله سبحانه ظاهراً في الخلق سواهم، قال مولانا على بن الحسين علاميًا: «اخترعنا من نور ذاته»(١)، أي المخلوقة.

وقال تعالى: ﴿اللّهُ نُورُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ مَثَلُ نُورِهِ...﴾، فالنور هو محمد وقال تعالى: ﴿اللّهِ لبيان مثل نور محمد واللهِ الذي هو عين نور الله. ألا ترى أنه ليس للنار نور ظاهر للأشعة إلاّ السراج؟ ويجعل حكمه تعالى عين حكمهم عليه كما قال مولانا الباقر عليه: «أما المعاني فنحن معانيه، ونحن علمه، ونحن حكمه، قال تعالى: ﴿مَّنْ يُطِع الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللّهَ ﴾، ويجعل ﴿إِنَّ الّذِينَ يُبَايِعُونَ إِنَّمَا يُبَايِعُونَ اللّهَ يَدُ اللّهِ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ ﴾، ويجعل ولايته عين ولايتهم عليه كما قال تعالى: ﴿مُنالِكَ الْوَلاَيةُ لِلّهِ الْحَقّ ﴾،

ويجعل معرفته تعالى عين معرفتهم كما أشارإليه مولانا أميرالمؤمنين على المعنى الأعراف الذي لا يعرف الله إلا بسبيل معرفتنا» (٢) على المعنى الثالث، وقال الحجة المنتظر على في دعاء رجب: «مَقاماتِكَ الَّتِي لا تَعْطيلَ لَها في كُلِّ مَكان، يَعْرِفُكَ بِها مَنْ عَرَفَك، لا فَرْقَ بَيْنَكَ وَبَيْنَها إلا أَنَّهُمْ

١ ـ المناقب (للعلوي): ص ١٢٥، ونحوه في الهداية الكبرى: ص ٢٢٩ ب ٦.

۲ ـ الكافي: ج ١ ص ١٨٤ ح ٩.

عبادُكَ وَخَلْقُك، فَتْقُها وَرَتْقُها بِيَدِك... ـ إلى أن قال عليه ـ فَبِهمْ مَلاْت سَماءَك وَأَرْضَك حَتّى ظَهَرَ أَنْ لا إِلهَ إلاّ أَنْتَ»، ألم ترى أن (لا إله إلاّ الله) إثنى عشر حرفاً? والوجه أربعة عشر حرفاً، وهكذا سائر أحكام الربوبية. فدعاؤه عليه لهم بذلك الوصال والاتصال إبقاء ذلك لهم فيما لا يزال من الخلق والصوغ الجديد، قال (عز وجل): ﴿أَفَعَيينا بِالْخَلْقِ الأَوَّلُ بَلْ هُمْ فِي لَبْسٍ مِّنْ خَلْقٍ جَدِيدٍ ﴾، وكل شيء دائم التجدد في الصوغ والكسر، ولا غاية لهما على مقتضى الحركة الجوهرية (۱).

١ - الجوهر هو: (ماهيّة إذا وجدت في الخارج وجدت لا في موضوع مستغن عنها في وجوده) - بداية الحكمة: ٨٧ - المرحلة (٦) - الفصل (١) .

وأما الحركة فهي: (خروج الشيء من حالة القوة والاستعداد إلى حالة الفعلية تدريجاً (أو هي تغيّر الشيء تدريجاً) ـ بداية الحكمة: ص ١٥٣ المرحلة ١٠ الفصل ٣.

والحركة الجوهرية: اصطلاح فلسفي ابتكره الملا صدرا الشيرازي رهل وهو مؤسس مدرسة (الحكمة المتعالية) في الفلسفة. ولتوضيح فكرة الحركة الجوهرية نقول:

لا ريب أن للتفاحة (مثلاً) أعراضاً وأوصافاً تعرض عليها، كاللون فيقال: (تفاحة حمراء)، والحجم فيقال: (تفاحة كبيرة) وهكذا، وتلك الأعراض تفتقر إلى جوهر تحل فيه، بحيث لولا وجود وتحقق جوهر التفاحة لما ثبتت تلك الأعراض له.

وإذا اتضح ذلك نقول: ذهب جميع الحكماء إلى تحقق الحركة في أعراض الشيء في الجملة، كتغيّر لون التفاحة تدريجاً، ويسمّى بالحركة الكيفيّة، وتغيّر حجم التفاحة تدريجاً ويسمّى بالحركة الكمّية، وتغيّر التفاحة في وضعها ويسمّى بالحركة الوضعيّة.

والسؤال هو: هل هناك حركة وتغيّر تدريجي ثابت لجوهر التفاحة وراء الحركة والتغيّر الحاصل في أعراضها أم لا؟

فالدعاء بأن يصيغهم الله سبحانه في كل صوغة هكذا، ويستمر لهم مقام الوصال إلى ما لانهاية له.

فلعمري لقد استجاب الله لهم هذا الدعاء، فهم أهل الوصال دائماً في الدنيا والآخرة، وفيما لا نهاية له في التكوين والتشريع، فهم الساكنون وهم المتحركون، وهم المحركون، وهم المحركون، وهم المحركون، وهم المحوك في عين الوصل، ووصل في عين الفصل، حركة في عين السكون، وسكون في عين الحركة، محر كون في عين متحركيتهم، ومتحركون في عين محركيتهم قال مولانا الصادق عليه «من عرف الفصل من الوصل والحركه من السكون فقد بلغ القرار في التوحيد» (١٠).

\_

ذهب الملا صدرا ولا إلى تحقُّق حركة وتغيُّر في جوهر التفاحة، وتسمّى بالحركة الجوهريّة، بينما ذهب آخرون إلى إنكار ذلك، وحصروا الحركة في الأعراض فقط، وقد ما لملا صدرا ولا براهين على إثبات وقوع الحركة في الجوهر، ومن أوضحها محاولة إثبات الحركة الجوهريّة عن طريق ثبوت الحركة في الأعراض، باعتبار أن العرض ثابت في وجوده للجوهر، وليس له حقيقة مستقلة وراء حقيقة الجوهر، كما حاول استنطاق بعض الآيات القرآنيّة للتدليل على نظريّته، ومنها: قوله تعالى: ﴿وَتَرَى الْجِبَالُ تَحْسَبُهَا جَامِدةً وَهِي تَمُرُّ مَرِّ السِّحَابِ﴾، ﴿بَلْ هُمْ فِي لَبْسٍ مِنْ خَلْقٍ جَدِيدٍ﴾. الْجِبَالُ تَحْسَبُها جَامِدةً وَهِي تَمُرُّ مَرِّ السِّحَابِ﴾، ﴿بَلْ هُمْ فِي لَبْسٍ مِنْ خَلْقٍ جَدِيدٍ﴾. ١- كتاب فكر (توحيد المفضل): المجلس ٥ ص ٢٣٢، صحيفة الأبرار: ج ١ ص ٢٧٨ ح ٦.

وقد أشار إلى هذه الدقيقة مولانا أمير المؤمنين عليه في خطبته ـ كما مرّ غير مرّة ـ: «أقامه مقامه في سائر عالمه في الأداء إذ كان ﴿لا تُدْرِكُهُ الأَبْصَارُ﴾، ولا تحويه خواطر الأفكار»(١).

وهذا القول إشارة إلى جميع مراتب الوصل، فإن هذا الوصل له مراتب كثيرة يضيق صدرى لبيانها ولا يضيق لكتمانها.

وعلى الثاني يكون المعنى: وهبهم الله تعالى وأعطاهم من كرمه وجوده وفضله ما أغناهم عن كل ما سواه سبحانه من أنحاء الشرائط واللوازم والمتممات والمكملات الذاتية في التكوين والتشريع، ويكونوا بذلك في صقع الوجود المطلق، وصار زيت قابليتهم، ﴿يَكَادُ زَيْتُهَا يُضِيءٌ وكَوْ لَمْ تَمْسَسْهُ نَارٌ ﴾، فكانوا بذلك ﴿نُورٌ عَلَى نُورٌ ﴾ فيهدي الله لنوره من يشاء، فأول من هداه إلى ذلك النور بعدما وهبهم وأكملهم الأنبياء ثم الأوصياء ثم الإنسان أي المؤمنين ثم الملائكة ثم الجن ثم البهائم ثم النبات ثم الجماد هذا في التكوين، وكذلك في هذه المراتب في التشريع لكن لكل مرتبة في مراتب التشريع مقامات كثيرة يطول بذكرها الكلام...

وعلى الثالث يكون المعنى: كما أشار إليه علم في الحديث في المعراج ـ إلى أن قال ـ «يا محمد! لقد وطأت موطأ ما وطأه ملك مقرب ولا نبئ مرسل، قف! فإن ربك يُصلى، قال المعراج . «كيف يصلى، قال: يقول

١ ـ مصباح المتهجد: ص ٧٣٥، إقبال الأعمال: ص ٧٧٤، مصباح الكفعمي: ص ٨٠٥.

سبّوح قد وس أنا رب الملائكة والروح»(١)، وهذه الصلاة بمعنى الصلوان، فيصل النبوة بالولاية، والولاية بالنبوة (٢).

# وقال (زاد الله في علو مقامه) أيضاً:

الصلاة مشتقة إما من الصلة، وهي العطية، أي أن تعطيهم الوسيلة والفضيلة والمنزلة الجليلة الرفيعة ورتبة الشفاعة الكبري والرئاسة العظمى والبد العُليا.

أومن الوصل: أي بلّغهم مقام «نحن هو وهو نحن»، كما في الحديث عن الصادق علم الله عن الله حالات هو فيها نحن ونحن فيها هو، إلا أنه هو هو ونحن نحن» (٣)...

و قد روي عن النبي والثانة ما يقارب هذا المضمون أيضاً.

١ ـ الكافي: ج ١ ص ٤٤٢ ح ١٣ ..

٢ ـ شرح الخطبة التطنجية ج ١ ص ٥٦٥ ـ ٥٧٠.

٣. ورد عنهم عليه: «إن لنا مع الله حالات هو فيها نحن، ونحن هو، ومع ذلك هو هو، ونحن نحن». كلمات مكنونة: ص١١٤، شرح الأربعين (القاضي القمي): ص٢١٣.

٤ ـ عن أمير المؤمنين علمي في خطبة له في يوم الغدير، مصباح المتهجد: ص ٧٣٥، إقبال الأعمال: ص ٧٧٤، مصباح الكفعمي: ص ٨٠٥.

العاشر: قال الحاج محمد كريم خان (أعلى الله مقامه) في جواب لسؤالٍ وُجّه إليه يقول: ما معنى قول الإمام الثاني علمي في جواب الخضر علمي (أما ما ذكرت من أمر الذكر والنسيان فإن قلب الرجل في حقي وعلى الحِق طبق فإن صلى الرجل عند ذلك على محمد وآل محمد صلاة تامة انكشف ذلك الطبق عن ذلك الحِق فأضاء القلب، وذكر ذلك الرجل ماكان نسي. وان هو لم يصل على محمد وآل محمد أو نقص من الصلاة عليهم، انطبق

ذلك الطبق على الحق فأظلم القلب ونسي ذلك الرجل ما كان ذكره»(٢).

ما معنى صلاة تامة ونقصها؟ ومتى يصلى صلاة تامة؟

هل هي وقت حفظ المسألة أو بعد حفظها؟ بينوا جزاكم الله خيراً. [الجواب:] أقول:

اعلم أن الله سبحانه جعل محمداً وآل محمد أصل كل خير ونور وكمال وعلم وفضل وكل من له شيء من ذلك فمن توجهه إليهم واكتسابه عنهم البتّة، وكل معرض عنهم فهو في ضنك وضيق وشر وجهل ونقص. وان رأيت شيئاً من الخير في أعدائهم فإنما هو فيهم بالعرض؛ لتوجّه كوني أو عرضي إليهم.

4

١ ـ شرح دعاء السمات: ص ٢٥٩، جواهر الحكم: ج ٢ ص ٦٤.

۲ ـ الغيبة (للنعماني): ص ٥٩ ب ٤ ح ٢، كمال الدين: ص ٣٤ ب ٢٩ ح ١ .

#### [بالصلاة على النبي يستضيء القلب]

وقلب المؤمن ـ أي عقله، فإن القلب يُطلق على العقل، فإنه وسط الكل، وهو المُقلّب لجميع المراتب، ومنه قوله تعالى: ﴿إِنِّ فِي ذَلِكَ لَذِكْرَى لِمَنْ كَانَ لَهُ قَلْبُ ﴾ أي عقل، وذلك القلب في حق من غواشي جسمانيته ونفسه الأمّارة. فإذا توجه إليهم وصلى عليهم صلاةً تامةً انكشف ذلك الطبق فأضاء القلب بنور محمد وآل محمد وذكر ما كان نسي؛ وذلك أن الصلاة إما دعاء بالصلة وإما دعاء بالوصل وإما دعاء بالرحمة.

فعلى أي حال يصل ما دعا إلى نفسه من حيث أنه ورق من شجرة آل محمد، فيكون مباهات ذلك لهم كما يباهون بالأمّة ولو بالسقط.

فمن صلى عليهم صلاةً تامةً وصله الله ورحمه وزال عنه الغواشي النفسانية المنسية فأضاء قلبه وذكر ماكان نسيه.

وإن هو لم يصل عليهم ولم يتوجّه إليهم وانهمك في العلايق الغاسقة، انطبق طبقها على قلبه واظطلم فنسي ما كان ذكره وحفظه أول مرة؛ لأنه لم يُفض عليه من مبدء الخير والكمال والنور شيء.

# [التوجه إلى الله بالصلاة على النبي ﴿ النَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

والذي يذكر شيئاً من غير توجه وصلاة فإنما هو إتمام حجة من الله سبحانه، وتعجيل نعمة، وافتتان، أو لأجل توجّه كوني من حيث لا يعلم. ولكن مطلق سبب الذكر هو التوجه إلى مبدء الخير والعلم، والنسيان من الإعراض عنه بلا شك.

والمؤمن يعرفه ويأتي البيت من بابه، والكافر لا يعرفه، كما أن الرزق من الله يقيناً، و أمّا يَعْبَأ بِكُمْ رَبِّي لَوْلا دُعَاؤُكُمْ في يقيناً والمؤمن يعرفه ويسأله والكافر لا يعرفه ولا يسأله وانما يأتيه الرزق بالمعرفة الكونيه والمسألة الكونية والاستدراج والافتتان.

# [الصلاة التامة وفائدتها]

وأما معنى تمام الصلاة: فهو أن تذكر انطواءك تحت الأحد وتقصد معناه وتتوجّه إلى الباب وتصلي على محمد وآل محمد موالياً لأوليائهم الذين هم من آل محمد، متبرءاً من عدوهم، متبعاً سنتهم. فمن صلى هكذا فقد صلى عليهم صلاةً تامةً، وتوجه إليهم، وزال عنه غواشي النفس الأمّارة، وذكر ما كان نسى، وإلاّ نسى ما كان ذكره حين أخذه.

وأما وقت الصلاة: فهو عند إرادة التذكر كما هو ظاهر من الخبر، ألا تري ما قال: «فذكر ما كان نسى».

وأما قوله: «نسي ما كان ذكره» يعني عند اطّلاعه عليه، فأنت إذا قرأت الحديث تذكره حين القراءة وبُعيدها ثم تنساه، فإن لم تُصل لم تذكره وتنسى ما كنت ذاكره أولاً. وأما النسيان قبل الصلاة أيضاً بترك الصلاة، فلو كان الإنسان دائم التوجّه لا ينسى شيئاً، فافهم (۱).

وقال (رضوان الله عليه) أيضاً:

١ ـ مكارم الأبرار: ج ٣٦ ص ٣٦١ ـ ٣٦٢، مجموعة الرسائل: ج ٦٧ ص ٢٦٥.

ثم الصلاة في الاشتقاق الكبير إما مأخوذة من الوصل بمعنى الضم، فقولك: (اللهم صل على محمد وآله) دعاء منك، تدعو الله لهم أن يصلهم بكل خير وبأمره سبحانه ومشيّته وبسرمده وأزليته الأولى، ويصل بعضهم ببعض أي يصل النبوة بالولاية، ويصلهما بالعصمة؛ حتى يكون بعضها من بعض، ويضمهم به، فلا يفرق بينه وبينهم كما فعل، كما قال: «لا فَرْق بَيْنَك وَبَيْنَها».

وقال في ذم قوم لا يصلون عليه بهذا المعنى أن ﴿إِنَّ اللَّهِ وَرُسُلِهِ وَيَقُولُونَ نُوْمِنُ بِبَعْضِ بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ وَيَقُولُونَ نُوْمِنُ بِبَعْضِ وَيُرِيدُونَ أَنْ يَتَّخِذُوا بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلاً ﴾، وذمهم بقوله: ﴿وَيَقْطُعُونَ مَا أَمَرَ اللَّهُ بِهِ أَنْ يُوصَلَ ﴾، فلا يصلون عليه أي لا يدعون الله له بالوصل، أو يصلون عليه ولا يصلون على أهله، أي لا يدعون الله لهم بوصلهم بأصلهم وبوصلهم بالله كما وصلهم في قوله: ﴿وَقَضَى رَبُّكَ أَلا وَالأَرْحَامَ ﴾. فهذا نحو المعنى إن كانت مأخوذة من الوصل.

وإما هي مأخوذة من الصلة بمعنى العطية، فاذا قلت: «اللهم صل على محمد وآله» تدعو الله لهم بأن يعطيهم ربهم حتى يرضوا، ولا يرضون من أنفسهم حتى يصلهم الله بجميع صنوف الإمداد (الخلقية والرزقية والحيوية والموتية) لهم ولجميع المُلك، ويصلهم بالفضل والرحمة والحول والقوة القدرة وبكل خير بمقتضى قوابلهم، وبدعاء كل مَن لهم عليه نعمة الهداية

أو هي مأخوذة من الوصلة بمعنى الذريعة، وهي السبب بين المتصلين فتدعو الله لهم أن يجعل لهم وصلة إليه، أو يجعلهم الوصلة بينه وبين خلقه يتوصّلون بولايتهم إلى الله سبحانه ويتصلون بهم بالله سبحانه، ففي... حديث طويل: أخذ اميرالمؤمنين عليه بيد الحارث وقال «يا حارث، أخذت بيدك كما أخذ بيدي رسول الله والميه أخذت بحبرة وقد اشتكيت إليه حسدة قريش والمنافقين ـ: إذا كان يوم القيامة أخذت بحبرة من ذي العرش تعالى وأخذت ـ يا علي ـ بحبرتي، وأخذت دريتك بحبرتك، وأخذ شيعتكم بحبرتكم، فماذا يصنع الله بنبيه؟ وماذا يصنع نبيه بوصيه؟ وماذا يصنع وصيه بأهل بيته وشيعتهم؟ خذها إليك ـ يا حار \_ قصيرة من طويلة، أنت مع من أحببت، ولك ما اكتسبت، قالها ثلاثاً». فقال الحارث، وقام يجر رداءه جذلاً: ما أبالي ـ وربي ـ بعد هذا ألقيت الموت أو لقيني (۱).

فإذا صليت عليهم دعوت الله لهم أن يصلهم بتلك الحُجزة وهي الوصلة بينهم وبين الله، وهي حقيقتهم التي ظهر الله لهم بها ووصف نفسه لهم بها، وأن يجعلهم حُجزةً بينه وبين خلقه (٢). انتهى كلامه.

الحادي عشر: قال الحاج محمد خان (١) (رحمة الله عليه):

١- تأويل الآيات الظاهرة: ص ٦٢٧، بحار الأنوار: ج ١٧ ص ١٦١ عن (كنز جامع الفوائد).
 ٢- طريق النجاة: ج ٢ ص ٧١٢ ـ ٢٩.

أما ما روي في معنى صلاة الناس فلا ينافيهما؛ لاشتراكها معهما في معنى الدعاء إلا أنه زاد معنى الإقرار بفضله والتصديق.

وعدم الذكر في الروايتين الأوليين ليس دليل عدم كونهما من معناه.

وأما حديث موسى بن جعفر عن الصادق<sup>(۲)</sup>، فهو في معنى العمل، كأن نقول: إن معنى إقامة الصلاة أني عبد رق لك يا الهي، ومعنى الحج ذلك أيضاً، فإن العبادة ليست إلا الاتصاف بصفة العبودية وهو الإقرار بها والإيمان الواقعي وكذلك إذا أنت صليت عليهم تقبل إليهم بكلك وتتذكر ما أخذ منك من الميثاق الذي واثقك الله به في الذر وتقر لهم بذلك فتقول: (اللهم صل على محمد وآل محمد)، فالمقصود من ذكرك الصلاة بيان حالك لا محالة، فافهم.

وأما صلاة الله على أحد فلا تستقيم على معنى الدعاء بمعنى السؤال، ولكن يحتمل أن يكون بمعنى الدعوة والأمر، أي دعاؤه جميع عباده إلى من صلى عليه...

#### [الصلاة بمعنى الصلة والعطاء]

**→** 

ويمكن أن تكون الصلاة بأحد المعاني من الصلة بمعنى العطية، فقولك: اللهم صل على محمد وآل محمد، أي أخلص عطيتك لهم وعطية كل أحد بحسب شأنه وعطية الله بحسب شأنه سيما إذا أعطي محبوبه فإنه ينحله أشرف ما يعطي أحداً من خلقه والعطايا التي خص الله آل محمد بها مشروحة في الأخبار وهي لا تُعد ولا تُحصى، فمنها: أن الله سبحانه أعطاهم مفاتيح الجنة ومقاليد النار، والشفاعة والحوض والميزان والحساب، ووكل اليهم أمر الخلق يُدخلون من شاؤوا النار ومن شاؤوا الجنة، وخص بهم الصراط، وفي الدنيا وكل إليهم أمر الدين والكتاب، وأعطاهم خزائن الدنيا بما فيها، وخصهم بصفات جميلة لا تُعد ولا تُحصى، وأشرف من جميع ما أعطاهم أنه جعلهم بابه وصراطه (۱)، ومعانيه وبيانه (۲)، فافهم و تبصر.

فأنت إذا صليت على محمد وآل محمد طلبت جميع ما ذكر وما لم يذكر لهم وكذلك من المعاني أن تكون من الوصل فقولك: صلّ، أي أوصلهم إليك وإلى نورك، فافهم واعتبر...

# [الصلاة بمعنى الولاية]

وأما في الباطن: فمعنى الصلاة الولاية ولذا قال مولانا أمير المؤمنين عليه في شرح قوله: ﴿وَاسْتَعِينُوا بِالصَّبْرِ وَ الصَّلاةِ ﴾ قال:

١ ـ بصائر الدرجات: ص ٦٦ ـ ٦٤ (باب في الأئمة أنهم حجة الله وباب الله وولاة أمر الله ووجه الله الذي يؤتى منه وجنب الله وعين الله وخزنة علمه) وفيه ١٦ رواية.

٢ ـ مشارق أنوار اليقين: ٢٨٦.

«الصبر محمد الشيئة والصلاة ولايتي» (١) ولذلك قال: ﴿وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةٌ إِلاَّ عَلَى الْخَاشِعِينَ ﴾، ولم يقل إن الصبر كبير عليهم. وقال: «فمن أقام ولايتي فقد أقام الصلاة» (٢) ، وليس في الخبر ان هذه الصلاة ذات الركعات والسجدات بل هي مطلقة تشمل جميع أنواع الصلاة كما نقول في معنى قوله عليه في الزيارة: «وَجَعَلَ صَلاتَنا عَلَيْكُمْ » أنها أعم من الدعاء والصلوات اليومية، فتدبر تغنم.

فقولك: اللهم صل على محمد وآله أي اجعل الولاية والسلطنة لهم، أو أظهر ولايتهم في الدنيا.

واعلم أن ثبوت مقام لأحد لا يقتضي عدم جواز الدعاء له به؛ لأن الله سبحانه فاعل مختار، وفيضه دائم، وكل الخلق فيما لهم وبهم ومنهم يحتاجون إلى فيض جديد منه دائماً، فالسراج المشتعل ـ مثلاً ـ باشتعاله لم يستغن عن اشعال الله له، بل هو دائماً مشتعل بإشعال جديد من الله.

وينبئ عن ذلك بأحد وجوه المعاني: قول الله تعالى: ﴿ بَلْ هُمْ فِي لَبْسٍ مِنْ خَلْقٍ جَدِيدٍ ﴾، بخلاف صنع الخلق فإن البنّاء إذا رفع بناءه وفرغ منه لا تحتاج عمارته بعد إلى بنائه إذ هي قائمة بغير البناء وإن كان بانيها أولاً وهذه صفة جميع التكميلات (٣).

١ ـ مشارق أنوار اليقين: ص ٢٥٥ في (حديث معرفة الإمام النوارنية).

٢ ـ المناقب (للعلوي): ص ٦٨ ح ١١، بحارالأنوار: ج ٢٦ ص ٢ ح ١.

٣ ـ شرح دعاء الرجبية: ص١٧٥ ـ ١٨٠.

ويمكن أن يكون من الوصل، والله سبحانه أوصل محمداً وآل محمد (عليهم الصلاة والسلام) بكل خير وأمر مرغوب، منها: مشية الله سبحانه ونوره، وقدره، وقضاؤه. والله سبحانه أوصلهم إليها، والناس يسألون ربهم الزيادة في ذلك. أو يكون من الوصلة، أي ما يتوصل به من الأسباب، فإن الصلاة هي السبب الموصل إلى الله تعالى، فقد أنزل إلى نبيه وألم بيته السبب القرب إليه والتكرمة والتشريف والنيابة والوسيلة وغير ذلك، بمقتضي كرمه وفضله، ومقتضى قوابلهم واستعداداتهم، وبدعاء مَن أشرنا إليه من الخلق بجميع جهات طرقهم إلى الطاعات ما هم أهله (۱).

الثاني عشر: قال الحاج زين العابدين خان (رحمة الله عليه):

للصلاة عليه والمعاني كثيرة، ولها اشتقاقات كثيرة سوى الاشتقاق الصغير على ما مر في المعاني اللغوية، فإنه يمكن اشتقاقها من الوصل على معنى وصل نوره (صلوات الله عليه وآله) بنور الله تعالى من باب قوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ يَصِلُونَ مَا أَمَرَ اللَّهُ بِهِ أَن يُوصَلَ ﴾، فإن نوره والله وممسوس في ذات الله (عز وجل).

وقال تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَكْفُرُونَ بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ وَيُرِيدُونَ أَن يُفَرِّقُوا بَيْنَ

١ ـ مجموعة الرسائل: ج ٢٥ ص ٣٠٥ ـ ٣٠٦ (شرح الدعاء السابع من الصحيفة السجادية).

اللّهِ وَرُسُلِهِ وَيَقُولُونَ نُؤْمِنُ بِبَعْضٍ وَنَكْفُرُ بِبَعْضٍ وَيُرِيدُونَ أَنْ يَتَّخِذُوا بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلاً \* أُولَئِكَ هُمُ الْكَافِرُونَ حَقًا وَأَعْتَدْنَا لِلْكَافِرِينَ عَذَاباً مُهِيناً \* فَإِلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِآللّهِ وَرُسُلِهِ وَلَمْ يُفَرِّقُواْ بَيْنَ أَحَدٍ مِّنْهُمْ أُولِئِكَ سَوْفَ يُؤْتِيهِمْ وَآلَذِينَ ءَامَنُواْ بِآللّهِ وَرُسُلِهِ وَلَمْ يُفَرِّقُواْ بَيْنَ أَحَدٍ مِّنْهُمْ أُولِئِكَ سَوْفَ يُؤْتِيهِمْ وَآلَةُ بَعُوراً رَّحِيماً ، وهو وآله (صلوات الله عليهم) (مقامات الله التي لا فرق بينه وبينهم إلا أنهم عباده وخلقه) ، وهو وآله نفس الله التي قال تعالى: ﴿وَيُحَذِرُكُمُ اللّهُ نَفْسَهُ ، تفسيره من قول الصادق عَلَيهِ (١)، قال تعالى: ﴿وَيُحَذِرُكُمُ اللّهُ نَفْسَهُ ، تفسيره من قول الصادق عَلَيهِ (١)، وكذلك وصل نور بعضهم (صلوات الله عليهم) ببعض، واشهد «أَنِّ أَرْواحَكُمْ وَلُولَتَكُمْ وَاحِدَةً طَابَتْ وَطَهُرَتْ بَعْضُها مِنْ بَعْض ».

وكذلك وصل شيعتهم بهم ولاسيما إذا صلّى بلفظ الآل فإن شيعتهم من آلهم، وقالوا عليه (انتم من آل محمد، أنتم من آل محمد)، فقيل: من أنفسهم وقال: «من أنفسهم» (٢). بل وبلفظ أهل البيت أيضاً يشمل بعضهم،

<sup>1 -</sup> وهو قوله على المفضل: «الذي ظهر به الاسم ضياء نوره وظل ضيائه الذي تشخص به الخلق لينظروه، ودلّهم على باريه ليعرفوه بالصورة التي هي صفة النفس، والمنفس صفة الذات، والاسم مخترع من نفس نور الذات، ولذلك سُمي نفساً، ولأجل ذلك قوله تعالى: ﴿وَيُحذِرُ كُمُ اللّهُ نَفْسَهُ ﴾، وأنا أحذركم أن تجعل محمداً مصنوعاً [كسائر المصنوعات] وإلاّ لكان الذات محدثاً مصنوعاً، وهذا هو الكفر الصراح». كتاب فكر (توحيد المفضل): ص ٢٢٩ المجلس ٥، صحيفة الأبرار: ج ١ ص ٢٧٧ ح ٦.

٢ ـ عـن أبي عبـد الله عليه الله عليه القمي: ج ١ ص ١٠٥، تفسير العياشي: ج ١ ص ١٧٧، المحاسن: ج ١ ص ١٤٣ ب ١١ ح ٤٠.

فقولك: (اللهم صل على محمد وآل محمد) أي صل بينهم وألحقهم بهم، كما في أخبار كثيرة أنهم مُلحقون بهم، راجعون إليهم.

بالجملة، ويمكن اشتقاقها من الوصل أيضاً على معنى الصلة والعطاء، فتسأل الله سبحانه أن يعطيه ما هو أهله، وما هو أهله إما هو سبحانه فهو أهل لكل عطاء مما لا يُدرك ولا يُفهم؛ لشدة عِظَمه وخروجه عن حدّ مدارك الخلق جميعاً... وهم (صلوات الله عليهم) أيضاً أهل لكل عطاء منه تعالى أيّا كان؛ لأنهم (صلوات الله عليهم) أول خلقه وأعلاهم وأشرفهم، فأي عطاء يُفرض أن يعطيه الله (عزّ وجل) أحداً من خلقه ولا يكونوا أهله؟! وبهم يُعطي وبهم يَمنع، والسبب لكل عطاء لا يفقد شيئاً من عطائه، وتشمل صلته تعالى وعطاياه شيعتهم أيضاً على حسب درجاتهم (٢). انتهى كلامه.

#### الثالث عشر: يقول جامع هذه السطور:

إن الله (تبارك وتعالى) تفضّل على محمد والسّيّة بالنبوة، وقرن بها إمامة وولاية أهل بيته علي فآمن بها ملائكته، وأوجب على عباده الإيمان بها، فكانت ألفاظ الصلاة التي علم الناس إيّاها هي اعتراف واعتقاد من قائلها بكلّ ذلك في حقهم، فكأن الخطاب في: ﴿صَلُّوا عَلَيْه ﴾ يعني: (اعتقدوا به

١ - مما تواتر نقله بين المسلمين، انظر: بحار الأنوار: ج ٢٢ ص ٣٢٦ ح ٢٨، ص ٣٣٠ ح ٣٨.
 ٢ - شرح دعاء الحُجُب: ص ٢٨٠ - ٢٨١.

وبولايته) ثم قرنها بقوله: ﴿وَسَلِّمُوا﴾ بمعنى: (سلّموا له بها) ، وكذلك قول النبي السَّيَة: «قولوا اللهم صلّ على محمد وآل محمد، كما صلّيت على إبراهيم وآل إبراهيم، وبارك على محمد وآل محمد كما باركت على إبراهيم وآل إبراهيم» فإنه يعني بها: اطلبوا من الله واسألوه تعالى أن يتم الولاية له ولذريته عليه فكما أعطيت إبراهيم عليه الولاية (والإمامة)، وأتممت له في ذريته من الأنبياء عليه فأتمم لمحمد المَّيْنَة في آله الولاية والإمامة.

وكما باركت على إبراهيم على وآله فبارك على محمد الله بإنماء الولاية التي أعطيته، فلا تنقطع عن آله على ، فهم أوصياؤه، وهم الطاعات التي أمر الله بها والسير عليها، وهم الصلوات التي تنهى عن الفحشاء والمنكر؛ لأن الصلوات الخمس العبادية اليومية لا تردع ولا تنهى عن المنكر دون الصلاة الحقيقية، وهي ولايتهم على التي أمر الله بها في الآية، ففي الرواية عن أبي عبد الله الصادق على في تفسير قوله تعالى: هما سَلَكَكُم في سَقَرَ \* قَالُوا لَمْ نَكُ مِنَ الْمُصلين في قال على: «عنى بها: لم نَكُ من أتباع الأئمة الذين قال الله (تبارك وتعالى) فيهم: ﴿وَالسَّابِقُونَ السَّابِقُونَ \* أولَئِكَ الْمُقرَّبُونَ ﴾ (١). وروي عن الإمام الكاظم عليه قال: «أي كنا لا نتولى وصى محمد، والأوصياء من بعده، ولا نُصلّى عليهم» (١).

١ ـ الكافي: ج ١ ص ٤١٩ ح ٣٨.

٢ ـ الصراط المستقيم: ١ ص ١٩١ ف ١١.

وعن الإمام العسكري الله في تفسير قوله تعالى: ﴿وَأَقِيمُوا الصَّلاَةَ وَارْكَعُوا مَعَ الرَّاكِعِينَ وَالله قال: ﴿وَأَقِيمُوا الصَّلاَةَ وَارْكَعُوا مَعَ الرَّاكِعِينَ وَالله قال: ﴿وَأَقِيمُوا الصَّلاَةَ وَارْكَعُوا مَعَ الرَّاكِعِينَ وَالله الطيبين التي جاء بها محمد واله الطيبين وأقيموا أيضاً الصلاة على محمد واله الطيبين الطاهرين، الذين (على سيدهم وأفضلهم) (١).

#### تمام الصلاة المكتوبة بالولاية

فقرن الصلوات المكتوبات بتمام أركانها وواجباتها وحدودها، بإثباعها بالصلاة على محمد وعلي وآلهما الطاهرين علي مع الاعتقاد بوجوب إمامتهم وولايتهم من خلال قوله علي : «وأقيموا أيضاً الصلاة على محمد وآله، الذين (علي سيدهم وأفضلهم» وإلا فكيف تتم صلاة دون ذلك!!

وقد علم الله تعالى بضلالة من عاند آل محمد عليه فجعل الخطاب في الآية للمؤمنين الذين يؤدون لهم عليه حقوقهم ويعترفون بها، فهم يصلون بالصلاة التامة دون البتراء التي انتهجها المعاندون، فلم يشملهم الخطاب.

ونُقل عن المولى أبي الحسن العاملي وَ الله في (مرآة الأنوار) عن أستاذه أنّه قال: لما كانت الصلاة كاملة في علي علي الشيء ولم يصدر كاملها إلا منه ومن أمثاله، كالنبي والأئمة عليه وقد ظهر عليه وعليهم آثارها عنه وأيضا لشدة اشتراط ولايته في قبولها وعدم

١ ـ تفسير الإمام العسكري علشكة: ص ١٨٨ ح ١٠٩.

صحتها بدونها، ولكونه الداعي إليها والمعلم لها، فتلك الأمور قد يُعبر عنها وعنهم بالصلاة في بطن القرآن(١).

وفي بعض الأخبار عنهم (صلى الله عليهم) عبرت عن الصلاة بأنها العمود الأساس في قبول الأعمال، فقد روي عن رسول الله والمين قال: «الصلاة عمود الدين، فمن تركها فقد هدم الدين» (٢).

وعن أبي بصير قال: سمعت أبا جعفر علطيكية يقول: «إن أول ما يحاسب به العبد الصلاة، فإن قُبلت قُبل ما سواها» (٣).

وعن الإمام الصادق علم قال: «أول ما يحاسب به العبد على الصلاة فإذا قُبلَت قُبلَ منه سائر عمله وإذا رُدت عليه رُدّ عليه سائر عمله» (٤).

وهناك احتمالان لتفسير الصلاة في هذه الرواية، فالمشهور والمتبادر منها هو الصلاة اليومية، ولكن يمكن ومن خلال روايات ستأتي لنا أن نستظهر معنى آخر وهو شرط الولاية في الصلاة أو الولاية نفسها . ومهما يكن المقصود ـ فيما تقدم من هذه الأخبار ـ نسلم معكم فيما تقولون أن صحة الصلاة، أو قبولها إن كانت صحيحة متوقفة على الولاية والإتيان بها، فالمعنى واحد وهو أن الولاية هى الأساس والعمدة . فلاحظ.

١ ـ التجلى الأعظم: ج ١ ص ٨٥ المطلب الرابع من البحث الثاني.

٢ ـ عوالي اللئالي: ج ١ ص ٢٢٣ ح ٥٥.

٣ ـ الكافي: ج ٣ ص ٢٦٨ ح ٤.

٤ ـ من لا يحضره الفقيه: ج ١ ص ٢٠٨ ح ٢٦٢. ونحوه في فقه الرضا: ص ١٠٠.

ولذا جعل الشارع في هذه الأعمال الأربعة رخصة بأن تؤدّى بأي كيفيّة وفي أي وقت ولو أخرها العبد فعليه القضاء، ولو مات الوالد فعلى ولده أو وصيه قضاؤها، فعن أبي جعفر الباقر عليي قال: «بُني الإسلام على خمس: إقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، وحج البيت، وصوم شهر رمضان، والولاية لنا أهل البيت، فجعل في أربع منها رخصة، ولم يجعل في الولاية رخصة، من لم يكن له مال لم يكن عليه الزكاة، ومن لم يكن عنده مال فليس عليه حج، ومن كان مريضاً صلى قاعداً وأفطر شهر رمضان. والولاية صحيحاً كان أو مريضاً أو ذا مال أو لا مال له فهى لازمة» (۱).

وعن أبي عبد الله علسكية قال: «إن الله (عزّ وجل) فرض على خلقه خَمساً فرخّص في أربع ولم يرخّص في واحدة»(٢).

وعنه علم في حديث قال: «ولم يناد بشيء كما نودي بالولاية، فأخذ الناس بأربع وتركوا هذه ـ يعنى الولاية ـ »(٣).

وفي رواية عن زرارة: فقلت: وأي شئ من ذلك أفضل؟ فقال علميها «الولاية أفضل، لأنها مفتاحهن والوالى هو الدليل عليهن...»(٤).

١ ـ الخصال ٢٧٧ ـ ٢٧٨ باب (الخمسة) ح ٢١.

۲ ـ الكافي: ج ۲ ص ۲۲ ح ۱۲.

٣-الكافي: ج ٢ ص ١٨ ح ٣، المحاسن: ج ١ ص ٢٨٦ ـ ٦٤ ح ٤٢٩.

٤ ـ الكافى: ج ٢ ص ١٨ ح ٥.

فالرخصة في الأربع هي سقوط الصلاة عن الحائض والنفساء وعن فاقد الطهورين أيضاً، والزكاة عمّن لم يبلغ ماله النصاب، والحج عمّن لم يستطع، والصوم على الذين يطيقونه. بينما لم يُجعل شيء من ذلك في ولاية أهل البيت عليه ، فلو لم يأت العبد بالولاية وتمام محبة أهل البيت عليه والإعتراف بإمامتهم وسائر حقوقهم التي رتبها الله تعالى لهم وألزم باثباتها، عندها يُقال له: ما عملت المُراد، ثم تكون النتيجة ﴿وَقَدِمْنَا إِلَى مَا عَمِلُوا مِنْ عَمَلٍ فَجَعَلْنَاهُ هَبَاء مَّنتُوراً ﴾، وهذا لايكون إلا فيمن لم يأت بمحبة وولاية أهل البيت عليه على ما أراد الله تعالى من عباده وأخذ عليهم فيه الميثاق، ومثل هذا وارد في بعض أخبارهم عليه (١).

قال مولانا الشيخ أحمد الأحسائي (أعلى الله مقامه) في شرح قوله عليه: «وَأَقَمْتُمُ الصَّلاة) في الزيارة الجامعة: (يدخل في حكم هذه الصلاة وإقامتها صلاة المؤمنين وإقامته وإن اختلفت الهيئات ظاهراً، أو كانت صلاة بعض المؤمنين أعلى من صلاة الملائكة، والإقامة بحسبها، وهذه الصلاة المشار إليها بالمعاني الثلاثة [الصلة والوصلة والوصل] على كل فرض من الاشتقاقات الثلاثة كلها من ولاية على عليه وأهل بيته الطاهرين عليه، وإقامتها [أي الصلاة المفروضة] (على ما أمروا واعتقدوا وأرشدوا وعملوا) هي إقامتها [أي الولاية]؛ لأنها هي الصلاة، والصلاة فروعها وصورها ومن ثمراتها وورقها وأغصانها وأصلها ولقاحها.

١ ـ بصائر الدرجات: ٤٤٦ ح ١٥، علل الشرائع: ٢ ص ٢٠٧ باب ٣٨٥ ح ٨١.

وفى حديث معرفة على عالملك بالنورانية قال: «يا سلمان ويا جندب»، قالا: لبّيك يا أمير المؤمنين، قال علسَّكية: «معرفتي بالنورانية معرفة الله (عزّ وجل) ومعرفة الله (عز وجل) معرفتى بالنورانية، وهو الدين الخالص الذي قال الله تعالى: ﴿وَمَا أُمِرُوا إِلاَّ لِيَعْبُدُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ حُنَفَاءَ وَيُقِيمُوا الصَّلاةَ وَيُؤْتُوا الزَّكَاةَ وَذَلِكَ دِينُ الْقَيِّمَةِ ﴾، يقول: ما أمروا إلا بنبوة محمد راضية وهو دين الحنفيّة المحمديّة السمحة، وقوله: ﴿وَيُقِيمُوا الصَّلاَّة ﴾ فمن أقام ولايتى فقد أقام الصلاة... قال عليه: يا أبا عبد الله [يعنى سلمان]، قلتُ: لبيك يا أخا رسول الله! قال: «المؤمن الممتحن هو الذي لا يرد مِنْ أمرنا إليه شيء إلا شرح صدره له»، وقال سلمان قلتُ: يا أخا رسول الله، ومن أقام ولايتك أقام الصلاة؟ قال: «نعم يا سلمان تصديق ذلك قوله تعالى في كتابه العزيز ﴿وَاسْتَعِينُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلاَةِ وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةٌ إِلاَّ قال الله تعالى: ﴿وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةٌ ﴾ ولم يقل (وإنهما لكبيرة)؛ لأن الولاية كبير حملها ﴿إِلاَّ عَلَى الْخَاشِعِينَ﴾ والخاشعون هم الشيعة المستبصرون...»<sup>(١)</sup>. ففي قول سلمان: (ومن أقام ولايتك أقام الصلاة) تصريح بأنّ الولاية هي الصلاة وإقامتها إقامة الصلاة، والعكس.

١ ـ المناقب (للعلوي): ص ٧٥ ح ١١، بحار الأنوار: ٢٦ ص ٦ ح ١.

وفي بيانه عليه عليه قال: «والصلاة إقامة ولايتي» فعُلم من الكلاميين أن الصلاة التي هي ذات الركوع و السجود هي الولاية، وأن إقامتها إقامة الولاية، وأن نفس الصلاة التي هي ذات الركوع والسجود إقامة الولاية وليس في شيء من ذلك تَدافُح ؛ لأن ذات الركوع والسجود هي هيئة الولاية، لأنها أخص الأعمال وأوضح لخدمة الملك المتعال، بمعنى أنها مشتملة على جميع هيئات الخلق)(۱). انتهى كلامه (أعلى الله مقامه).

وعن الباقر على في وقوله: ﴿وَيُقِيمُوا الصَّلاَةَ وَيُؤْتُوا الزَّكَاةَ﴾ قال: «فالصلاة والزكاة أمير المؤمنين على بن أبي طالب عليه وقوله: ﴿وَذَلِكَ دِينُ الْقَيِّمَةِ ﴾ قال: «هي فاطمة على أله وقوله: ﴿إِنَّ الَّذِينَ آَمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ ﴾ قال: «الذين آمنوا بالله ورسوله وبأولي الأمر، وأطاعوهم بما أمروهم به، فذلك هو الإيمان والعمل الصالح»(٢).

وبأي معنى تكون الصلاة عليهم عليه سواء (الصلة أو الوصلة أو الوصلة أو الوصل) ـ كما تقدّم ـ فهم عليه معنى ذلك كله... فلا يمكن أن يكون هناك وصول إلى هذه العبادة الشريفة، بل كل العبادات وأنواع القربات إلا بالولاية لأهل البيت عليه وأولها ولاية أمير المؤمنين عليه ، ولذا ففي

١ ـ شرح الزيارة الجامعة الكبيرة: ٢ ص ٥٥ في شرح: «ورَحْمَةُ الله وبَركاتُهُ».
 ٢ ـ تأويل الآيات الظاهرة: ص ٢٣٠.

٩٨ ..... شرح الصلاة على محمد وآله في مدرسة الشيخ الأحسائي

الخبر المروي في مفاخرة أمير المؤمنين (صلوات الله عليه) وابنه الحسين عليه المؤمن»(١).

وعن الصادق عليه قال: «نحن أصل كل خير، ومن فروعنا كل بر، فمن البر: التوحيد، والصلاة، والصيام، وكظم الغيظ، والعفو عن المسيء، ورحمة الفقير، وتعهد الجار، والإقرار بالفضل لأهله...»(٢).

ا ـ الفضائل (لشاذان القمي): ص ٨٤، والرواية على طولها جديرة بالقراءة وحسن أن نذكر بعضها، قال: كان رسول الله والمنه والمنه المنه المنه المنه المنه والمنه والمنه المنه والمنه المنه والمنه المنه والمنه والمنه

٢ ـ الكافي: ج ٨ ص ٢٤٢ ح ٣٣٦، وتتمة الرواية فيه قال عليه : «وعدونا أصل كل شر، ومن فروعهم كل قبيح وفاحشة، فمنهم الكذب، والبخل، والنميمة، والقطيعة، وأكل الربا، وأكل مال اليتيم بغير حقه، وتعدي الحدود التي أمر الله، وركوب الفواحش ما ظهر منها وما بطن، والزنا، والسرقة، وكل ما وافق ذلك من القبيح، فكذب من زعم أنه معنا وهو متعلق بفروع غيرنا».

وروى الشيخ الطوسي هيئف عن ابن شاذان وَ الله عن داود بن كثير قال: قلت لأبي عبد الله عليه: أنتم الصلاة في كتاب الله (عز وجل)، وأنتم الزكاة، وأنتم الصيام، وأنتم الحج؟ فقال عليه : «يا داود، نحن الصلاة في كتاب الله (عز وجل)، ونحن الزكاة، ونحن الصيام، ونحن الحج، ونحن كتاب الله (عز وجل)، ونحن الزكاة، ونحن كعبة الله ونحن قبلة الله، ونحن الشهر الحرام، ونحن البلد الحرام، ونحن كعبة الله ونحن قبلة الله، ونحن وجه الله تعالى ﴿فَا أَيْنَمَا تُولُوا فَثَمّ وَجُهُ اللّهِ ﴿ ونحن الآيات، ونحن السنات... (۱).

# المعنى الحقيقي للصلاة على النبي والبيانية

وهذا هو المعنى الحقيقي المراد في آية الصلاة على النبي والمنتئة ظاهراً لمن أمعن النظر ودقق الفكر، وهو معنى باطن يظهر من تأويلها لمن فتح الله (عز وجل) على قلبه وأدرك المعاني المقصودة، فإن كثيراً من آي القرآن ليس صريحاً في بيانه ومراده، بل إن فيه ما صرّح بأنه ﴿أَيَاتٌ مُحْكَمَاتٌ هُنَ الْكِتَابِ وَأُخَرُ مُتَشَابِهَاتٌ ﴾.

ومن ذلك ما في قوله: ﴿ يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِّعْ مَا أَنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ ﴾، فإنّ مدرسة أهل البيت عِلَيْكِ لها تفسير أوضح وأعمق للآية، وهو أن المراد

<sup>1</sup> ـ تأويل الآيات الظاهرة: ص ١٩، بحار الأنوار: ٢٤ ص ٣٠٣ ح ١٣، وجاء فيها: «وعدونا في كتاب الله (عزّ وجلّ) الفحشاء والمنكر والبغي والخمر والميسر والأنصاب والأزلام والأصنام والأوثان والجبت والطاغوت والميتة والدم ولحم الخنزير... الخ».

١٠٠ ..... شرح الصلاة على محمد وآله في مدرسة الشيخ الأحسائي

منها هو تبليغ ما نزل في (الولاية) وإمامة علي أمير المؤمنين عليه الله و الله و الولاية) وليس الأحكام؛ لأنّ الأحكام لها صيغ أخرى خاصّة غير هذه الصيغة.

۱ ـ بصائر الدرجات: ٥٣٦ ح ٤٠، الكافي: ج ١ ص ٢٨٩ ـ ٢٩٠ ح ٤ و ٦، تفسير القمي: ج ١
 ص ١٠ ـ ١١ و ١٧١ و ١٧٤ وأيضاً ج ٢ ص ٢٠١، تفسير العياشي: ج ١ ص ٣٢٨ و ٣٣١ ـ
 ٣٣٤ وأيضاً ج ٢ ص ٩٧ ـ ٩٨، تفسير فرات الكوفي: ص ١٢٤ و ١٢٩ ـ ١٣١.

# الفصل الثاني

#### معنى: «كما صليت على إبراهيم وآل إبراهيم»

بما أنّ الروايات ـ المتواترة عن الفريقين ـ قد أوردت تشبيه الصلاة على النبي السلاة على شيخ الأنبياء إبراهيم الخليل على فقال المراهيم وآل «قولوا: اللهم صلّ على محمد وآل محمد كما صلّيت على إبراهيم وآل إبراهيم إنك حميد مجيد»، ونحن ذكرنا ما ورد من تفاسير وآراء في بيان معنى الصلاة على النبي المراهية فقد ارتأينا ـ إكمالاً للبيان، وإتماماً للفائدة ـ أن نذكر شيئاً مما ذُكر في هذا التشبيه المبارك، فنقول:

اختلف العلماء في الحكمة من تشبيه الصلاة على محمد المسائلة بالصلاة على العلماء في الحكمة من تشبيه الصلاة على إبراهيم وآله علياتها مع أن محمداً المسائلة أفضل من إبراهيم وآله عليها المسائلة المس

ولذا يُشكل بعضهم بأنه كيف طلب له من الصلاة ما لإبراهيم وآله عليه مع أنه لابد وأن يكون وجه الشبه في المشبه به أقوى وأجلى وأوضح من المشبّه، بل أصله أن يكون فوقه، بأن يُقال: وجهك كالقمر، لا القمر كوجهك. فكيف الجمع بين هذه الأمرين المتنافين؟

قال العلامة المجلسي فيشف: اختار أكثر محققي الخاصة والعامّة أن نبينا وآله (صلوات الله عليهم) من جملة آل إبراهيم عليه كما أن جماعة من الأنبياء أيضاً كذلك كانت الصلاة على نبينا وآله (صلى الله عليهم) حاصلة في ضمن الصلاة على آل إبراهيم عليه على الوجه الأتم الأكمل.

والمطلوب بقولنا: «اللهم صلّ على محمد وآل محمد كما صلّيت على إبراهيم... إلخ» أن يُخصّوا من الله سبحان بصلاة أخرى على حدة [وتكون] مماثلة للصلاة التي عمّتهم وغيرهم، والصلاة العامة للكل من حيث العموم أقوى من الخاصة بالبعض (۱).

وقال بعض الشارحين في أصل الجواب: لا يذهب عليك مبنى هذا الجواب على أن يكون عطف «وآل إبراهيم» على «إبراهيم» مقدّماً التشبيه؛ حتى يكون المقصودُ تشبيهَ الصلاة على نبينا وآله جميعاً بالصلاة على إبراهيم وآله جميعاً فيتم التشبيه، إذ لو فرضنا تقدم الحكم - أعني التشبيه على العطف لعاد المحذور كما كان، إذ مرجع التشبيه حينئذ بالنسبة إلى الصلاة على إبراهيم عليه ، وثانيهما تشبيها بالصلاة على آل إبراهيم عليه ، وثانيهما تشبيها بالصلاة على آل إبراهيم عليه ، وثانيهما تشبيها بالصلاة على كلامه.

قال السيد الجزائري الله إن إبراهيم علم الله الله الأنبياء قبله، والله عليه أفضل من الصلاة على جميع من قبله، وإذا كانت الصلاة

ا ـ أي: من حيث دخول أثر الأنبياء في الصلاة على آل إبراهيم عليه، والمجلسي على ناظر إلى حيثية قوة العموم (في أصل الصلاة على آل إبراهيم عليه) لشمولها النبي وآله (صلوات الله عليهم)، وإن كان هذا لا ينفي أنّ لآله عليه خصوصية أخص في الصلاة عليهم، وربّما تكون مراعاتها أرجح من مراعاة العموم في الصلاة على آل إبراهيم عليه.

٢ ـ الأربعون حديثاً: ج ٢ ص ٤٥٩ الخاتمة، الفرائد الطريفة: ص ٢١٨ الوجهان (١٣ و ١٤) من
 الأمر (٧) من شرح الدعاء (٧) من الصحيفة. وقد تبنّى الرأي (الأول) وذكر أنه الأظهر.

على نبينا وَاللَّهُ مثل تلك الصلاة فلا جَرَمَ [أن] تكون أفضل من الصلاة على جميع مَن قبله.

واعترضه الشيخ البهائي والشيخ بأنه لا يحسم مادة الإشكال إلا إذا ثبت أن فضل الصلاة على من قبله واتباعه متعسر متعذر (متعذر أو متعسر).

ونقل العلامة المجلسي همثل هذا عن أبيه، عن الشيخ البهائي (٢) قال: (لما كان نبينا والحسين وفاطمة وسائر الأئمة (صلوات الله عليهم أجمعين) من

١ ـ نور الأنوار: ص ٣٤٣، وانظر: الأربعون حديثاً (للمجلسي): ج ٢ ص ٤٥٤.

٢ ـ الفرائد الطريفة: ص ٢١٧ ـ ٢١٨ الأمر السابع من شرح الدعاء الثاني.

قال المحدث الجزائري الله : وأورد على هذا ما حاصله: أن مبناه على أن يكون عطف قوله: (وآل إبراهيم) على إبراهيم مقدّماً على التشبيه؛ حتى يكون المقصود تشبيه الصلاة على نبينا وآله على إبراهيم وآله جميعاً فيتم التشبيه، إذ لو فرضنا تقدّم

أولاد إسماعيل، فلو كان ذبح إسماعيل في ذلك الوقت لم يوجد نبينا ولا واحد من الأئمة عليه فكأنه عليه صار فداءً لنفسه ولجده وأبيه وأخيه وأولاده المعصومين جميعاً مع إسماعيل، ولا شك من أن مرتبة كل السلسلة أعظم من الجزء الواحد وهو الحسين عليه انتهى.

قال الحاج محمد كريم خان (رضوان الله عليه):

إن إبرهيم من الأنبياء أولي العزم معروف بالجلالة والنبالة، وهو أبو بني إسرائيل وأبو بني إسمعيل، يفتخر جميع وُلده به، ويعظّمه ويمجّده ويعترف بأن الله خصّه بالبركة والرحمة حيث قال: ﴿رَحْمَةُ اللّهِ وَبَرَكَاتُهُ عَلَيْكُمْ أَهْلَ البَيْتِ﴾، وقال: ﴿وَبَارَكْنَا عَلَيْهِ وَعَلَى السّحَاقَ﴾، وأخبر ببركته في التوراة.

بالجملة، كان في أنظار العرب واليهود والنصاري معظّماً مبجّلاً لا يُنكر منه شيء، وهو سابق قد ثبت عظمته ونبوته وجلالته. فيقول المصلي اليوم: (اللهم صل على محمد وآل محمد)، وهم أفضل الخلق وأشرفهم «كما صليت على إبرهيم وآل إبرهيم» ولم يكونوا أشرف الخلق.

فأنت إذا صليت عليهم فمحمد وآلمحمد أولى بأن تُصلي عليهم.

**→** 

الحكم (أعني التشبيه) على العطف لعاد المحذور، إذ مرجعه حينئذ إلى تشبيهين، أحدهما: تشبيهها بالصلاة على إبراهيم، وثانيهما: تشبيهها بالصلاة على إبراهيم، والمحذور باقٍ في التشبيه الأول دون الثاني، ولكن في تقديم الحكم على العطف وعكسه خلاف بين أهل العربية، والظاهر أن القرينة قائمة ههنا على تقديم العطف على الحكم كما لا يخفى. انظم: نور الأنوار في شرح كلام سيد الأبرار: ص ٣٤٣.

أو يقول: (اللهم إن محمداً وآل محمد من آل إبرهيم، وأنت صليت على إبرهيم وآل إبرهيم، هاهم من آل إبرهيم، فصل عليهم).

او يقول: (اللهم كما أبنت إبرهيم وآل إبرهيم، وابنت فضلهم في العالمين بصلوتك ورحمتك وبركاتك عليهم، وأعلنت فخرهم وجلالتهم بذلك، أبن محمداً وآل محمد، وأبن فضلهم، وأعلن فخرهم وجلالتهم بذلك بين العالمين).

بالجملة، السابق المسلّم في الانظار أعظم من اللاّحق الذي يجب أن يصير مسلّماً، فسائغ أن تقول: فلانُ المعاصر فقيه كما أن فلانُ السابق فقيه، مع أن المعاصر يكون أفقه ألف مرّة (١). انتهى كلامه (أعلى الله مقامه).

قال مو لانا الشيخ أحمد الأحسائي (رضوان الله عليه):

قوله: «اللهم صل على محمد وآل محمد كما صليت على إبراهيم وآل إبراهيم وآل إبراهيم» يُحتمل أن يُراد بـ(آل إبراهيم) محمد وآله والمورقية فيكون المعنى: كما أنك صليت عليهم مع أبيهم إبراهيم قبل أن توجدهم في الدنيا، فصل عليهم بعد إيجادك إيّاهم بطريق أولى.

وبمعنى: مرّةً أخرى (٢)، والكلُّ محتملٌ.

هذا بيان ذلك باعتبار الظاهر.

١ ـ مكارم الأبرار: ج ٣٣ ص ٢٢٦ ـ ٢٢٧ مجموعة الرسائل: ٦٧ ص ٩٣ ـ ٩٣ (جواب الملا محمد علي الدواني) الذي قال: بين معنى قوله: «كماصليت على إبرهيم وآل إبرهيم.... الخ».
 ٢ ـ أي: صلّ عليهم (على وجه الخصوص) مرّة أخرى .

١٠٦ ...... شرح الصلاة على محمد وآله في مدرسة الشيخ الأحسائي وأما باعتبار الباطن:

فالمراد من قولك: «اللهم صلّ على محمد وآل محمد» سؤال الله أن يُصِلَ محمداً وآل محمد، وآل محمد أو من الوصلة أو من الوصلة أو من الوصل (۱)، حيث كانت رحمة الله لا نهاية لها، كان والمناه المناه الله الابتدائي، وبدعاء جميع الخلق له والمناه أله الابتدائي، وبدعاء جميع الخلق له والمناه في الدنيا والآخرة (۲).

# وقال (رضوان الله عليه) أيضاً:

فإذا تقرر هذا نقول: إن الظاهر في الوجود الزماني (٣) قبل الباطن، كما أن الباطن في الوجود الدهري (٤) قبل الظاهر.

١ ـ تقدم بيان هذه الاصطلاحات في هامش صفحة ٢٦.

٢ ـ جوامع الكلم: ج ١ ص ١١٨ (الرسالة الجعفرية)، وفي النسخة الحجرية: ص ١٣٣ بداية
 السطر ٣ إلى بداية السطر ٧ من ص ١٣٤.

٣- ويسمى بالحدوث الزماني هو كل وجود مسبوق بالعدم، أي أنه لم يكن في زمان ٍ ثم ورسمى بالحدوث الزماني هو كل وجود مسبوق بالعدم، أي أنه لم يكن في زمان ٍ ثم ورجد، كوجود اليوم المسبوق بعدمه أمس، وكالنطفة في صلب الأب قبل وجود روح الإبن في عالم الأرواح والتكوين وتركّب الصورة، أو كوجود الأب (الذي عمره الآن ٥٠ سنة) قبل (١٠٠ سنة) مثلاً.

٤ ـ ويسمى بالحدوث الدهري وهو المرتبة الوجودية التي فوقها مرتبة وجودية أخرى، كعالم العقل، قبل عالم المثال، المتقدم على عالم المادة، فالمرتبة الوجودية للمادة مسبوقة بعدمها في عالم المثال، والمرتبة الوجودية لعالم المثال مسبوقة بعدمها في عالم العقل، ومثاله: كل ما هو موجود في هذا الكون (عالم المادة) هو حادث دهري.

مثلاً: خلق الأرواح قبل الأجسام بأربعة آلاف عام هذا في الوجود الدهري، وأما في الوجود الزماني فإن جسم زيد خلقه الله قبل خلق روحه فإنه كان نطفة، وكانت النطفة علقة ولم توجد الروح، وإنما هي النطفة (القوّة) في غيبها (۱)، كالنخلة في غيب النواة بالقوة، وكذا العلقة والمضغة والعظام والاكتساء لحماً، إلا أنها في كل رتبة متأخرة بقرب درجة من القوة إلى الفعل ، لكنه سيّال تدريجي (۱) حتى يتم الاكتساء لحماً، وتتم الآلات فتبدو الروح فيه كما تبدو الثمرة من الشجرة، فكانت الأرواح قبل ذلك مشعرة بالشعور الجبروتي والملكوتي، كذلك حركتها وكلامها وجميع أفعالها كلها جبروتية ملكوتية (أما أفعالها بعد ظهورها في الجسم فهي متأخر وجوده في الزمان الخارجي، كما أن وجود الظاهر متقدم في الوجود الزماني.

 ١ ـ فالروح غير موجودة في النطفة (فعلاً) وإنما وجودها فيها بالقوة، أو أن النطفة هي القوة بالنسبة للروح حاملة استعداد وجودها؛ لأن الروح حادثة (زماناً) بعد حدوث الجسم.

٢ - أي أن حركتها في النمو تدريجية تمر بمراحل، قال الفيض الكاشاني ولله الكل إنسان من ابتداء حدوثه إلى منتهى عمره انتقالات جِبليَّة باطنية في الكمال، وحركات طبيعية ونفسانية تنشأ من تكرر الأعمال، وتنشأ منها المقامات والأحوال فلا يزال ينتقل من صورة إلى صورة . انتهى. انظر: التفسير الصافي: ج ١ ص ٨٦.

٣- أي أنها أفعال غيبية بعيدة عن الجسم، لم تخالطها بعدُ الحركة الزمانية المادّية.

فإذا عرفت ذلك فاعلم أن الله سبحانه جعل محمداً وآله [صلى الله عليه وعليهم] أوعية رحمته في عالم الأسرار قبل خلق الخلق، فلا يصل شيء من رحمته إلى أحد من خلقه باستحقاق واستيهال، أو بتفضل ابتدائي، وبدعاء أحد من الخلق إلا من فاضل ما وصل إليهم بواسطتهم وتقديرهم عن الله تعالى وذلك في جميع مراتب الوجود من الذرة إلى الذرة وكان من ذلك ما وصل إلى إبراهيم وآل إبراهيم، هذا حكم الباطن، وباطن الباطن.

وأما في الظاهر: فلما كان إبراهيم الشيرة وآله موجودين قبل وجود محمد وآل محمد [صلوات الله عليهم] في الوجود الزماني، وقد صلى الله عليهم بتفضل منه واستحقاق منهم وبدعاء الداعين لهم من الملائكة والإنس والجن وغيرهم بأن وصلهم من فاضل رحمته، وكان ذلك بواسطة محمد وأهل بيته (عليه وعليهم السلام) حتى ظهرت فيهم آثار رحمته في أحوال دنياهم وآخرتهم فقال سبحانه في حقهم: ﴿رَحْمَةُ اللّهِ وَبَرَكَاتُهُ عَلَيْكُمْ أَهْلَ الْبَيْتِ إِنَّهُ حَمِيدٌ مَجِيدٌ ، ودلت على ذلك الكتب السماوية، فلما ظهر محمد وأهل بيته (صلى الله عليه وعليهم) علمهم أن يُعلموا عباده ما فيه نجاحهم ونجاتهم من الصلاة الكاملة على محمد وآل محمد [صلوات فيه نجاحهم وأبراهيم] بأن يقولوا: «اللهم صل على محمد وآل محمد كما صليت على إبراهيم وآل إبراهيم»، ومعناه ـ على نحو ما تقدم ـ يعني: اللهم صل على محمد وآل محمد الذين جعلتهم أوعية صلواتك ورحمتك وبركاتك، محمد وآل محمد الذين جعلتهم أوعية صلواتك ما جعلت عندهم محمد وآل محمد الذين جعلتهم أوعية ملواتك ما جعلت عندهم محمد وآل محمد الذين حميع خلقك الذين صليت بفاضل ما جعلت عندهم وسبيل نعمك إلى جميع خلقك الذين صليت بفاضل ما جعلت عندهم

ووصلتهم به من رحمتك، وبواسطتهم على إبراهيم وآل إبراهيم الذين نوسمت بهم، وبأسمائهم في العالمين، فكما صلّيت على إبراهيم وآل إبراهيم حتى جعلتهم بذلك شيعة مخلصين (۱) لمحمد وأهل بيته الطاهرين، وجعلتهم بإخلاصهم في التشيع أئمة العالمين (۲) وآتيتهم الدين، وهديت بهم الصراط المستقيم (۳)، فصل على محمد وآل محمد الذين جعلتهم معادن رحمتك،

ا ـ قال تعالى: ﴿وَإِنَّ مِنْ شِيعَتِهِ لِإِبْرَاهِيمَ﴾، معناه: جعلنا منهم من يشايعه على التصلب في دين الله، فصاروا رؤساء في الخير يُقتدى بهم، ويهدون إلى فعل الخير بأمر الله تعالى لمّا صبروا على المكذبين لأولياء الله والأئمة الذين اختارهم الله تعالى.

وفي الخبر: قال رجل لعلي بن الحسين عليه: يا ابن رسول الله! أنا من شيعتكم الخلص فقال له: «يا عبد الله، فإذن أنت كإبراهيم الخليل عليه الله الله فيه: ﴿وَإِنَّ مِنْ شِيعَتِهِ لَا بِبْراهِيم. إِذْ جاء ربَّه بِقَلْب سَلِيم ، فإنْ كان قلبك كقلبه فأنت من شيعتنا، وإن لم يكن قلبك كقلبه، وهو طاهر من الغش والغل (فأنت من محبينا) وإلا فإنك إن عرفت أنك بقولك كاذب فيه، إنك لمبتلى بفالج لا يفارقك إلى الموت أو جذام ليكون كفارة لكذبك هذا». تفسير الإمام العسكرى عليه: ص ٣٠٩ ح ١٥٥.

٢ ـ أي حكم لهم بالإمامة على العالمين، والإمام يجب أن يكون ذا يقين مكشوفاً له الملكوت ـ وهو الأمر الذي هو الوجه الباطن من جهتي هذا العالم ـ متحققا بكلمات من الله سبحانه على أن كل ما يتعلق به أمر الهداية حاضر عنده غير غائب عنه وهو المهيمن على السبيلين جميعاً، سبيل السعادة وسبيل الشقاوة، فالإمام باطنه وحقيقتة، وهو قول الله تعالى: ﴿وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَئِمَةً يَهْدُونَ بَأَمْرِنَا﴾، وقوله تعالى: ﴿وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَئِمَةً يَهْدُونَ بَأَمْرِنَا﴾.

٣ ـ عبر الشيخ (أعلى الله مقامه) بأن الهداية بهم عليه هداية إلى الصراط المستقيم، وهو من تفسير الصادق عليه بأنه هو «الطريق، ومعرفة الإمام». تفسير القمي: ج ١ ص ٢٨.

وعن الباقر عالميني قال: «نحن ـ والله ـ الصراط المستقيم». تفسير القمي: ج ٢ ص ٦٦.

وخزّان بركاتك، وسبيلك إلى عبادك، الذين أنعمت بهم على إبراهيم وآل إبراهيم، وعظّمت شأنهم في عبادك، وشرّفتهم في بلادك بسببهم وبفاضل رحمتك لهم وصلتك إيّاهم، وبإخلاصهم في اتّباعهم والتمسك بحبلهم.

والحاصل، فالمعنى [لإتيان الصلاة عليه والمحاصل، فالمعنى إلإتيان الصلاة على إبراهيم وآله عليه الله يكون] في الترتيب والعلة على نحو ما ذكر ـ في الظاهر (١)، إلا أن المراد هنا بالصلاة هي الرحمة التي وصلهم الله بها (٢).

4

و عنه: «ونحن الطريق الواضح والصراط المستقيم إلى الله». كمال الدين: ٢٠٥ ب ٢١ ح ٢٠. وعن أبيه زين العابدين عليه قال: «نحن أبواب الله ونحن الصراط المستقيم». معاني الأخبار: ص ٣٥ ح ٥.

وعن المفضل بن عمر قال: سألت أبا عبد الله عليه عن الصراط فقال: «هو الطريق إلى معرفة الله (عز وجل) وها صراطان: صراط في الدنيا، وصراط في الآخرة. وأما الصراط الذي في الدنيا فهو الإمام المفترض الطاعة، من عرفه في الدنيا واقتدى بهداه مر على الصراط الذي هو جسر جهنم في الآخرة، ومن لم يعرفه في الدنيا زلت قدمه عن الصراط في الآخرة فتردى في نار جهنم». معانى الأخبار: ص ٣٢ ح ١.

ا ـ بناءً على ما تقدّم في صفحة ١٠٧ ـ ١٠٨ من أنّ وجود إبراهيم عليّة في الوجود الزماني (ظاهراً) متقدم ترتيباً على وجود النبي وليّيّة ، وهو عليّة علمة ظاهرية لوجوده وليّيّة ، فالمراد هو: (صلّ عليهم في هذا العالم كما صلّيت ـ بنحو التقدم الزماني ـ على إبراهيم وآله عليها).

٢ ـ بمعنى أن الصّلاة في عبارتنا التي نشرحها تعني الرحمة من الله لهم عليه بالمعنى الباطن بما أفاضه وتفضّل به عليهم، وليس الباطن بنفس الترتيب والعلة الظاهرية من تقدم إبراهيم عليه زماناً على محمد عليه وهذه معان دقيقة وبيان عميق لمعنى هذه الصلاة .

واعلم أن الله سبحانه لمّا خلق محمداً وآل محمد جعلهم خزائن رحمته ونعمته، بحيث لا يصل منه شيء من إيجادٍ أو إرفادٍ أو سبب أو غير ذلك من جميع ما أوجده أو يوجده إلى أحد من جميع خلقه من الإنس والجن والملائكة وجميع الحيوانات والنباتات والجمادات والأحوال والصفات والدقائق والذرات والأطوار والخطرات والنسب والإضافات وغير ذلك إلا بواسطة محمد وأهل بيته (عليه وعليهم السلام) وكذلك لا يصل إلى الله شيء من جميع الموجودات إلا بواسطتهم (۱) فهم الوسائط بين الله وبين خلقه في كل حال وأعلى المخلوقات بعدهم أولو العزم نوح وإبراهيم وموسى وعيسى (على محمد وآله وعليهم السلام) خلقهم الله من شعاع أنوارهم وفاضل طينتهم، ونسبة ذلك الشعاع الذي خُلقت منه أنوار أولي العزم (۲) وحقائقهم طينتهم، ونسبة ذلك الشعاع الذي خُلقت منه أنوار أولي العزم (۲)

ا - بهم عليه وبولايتهم تقبل الأعمال الصاعدة إلى الله تعالى، فإن طاعتهم من أصول الدين، ولا يُقبل الفرع بدون الأصل كما في قول الإمام الباقر عليه : «كل من دان لله (عز وجل) بعبادة يجهد فيها نفسه ولا إمام له من الله (عز وجل) فسعيه غير مقبول وهو ضال متحيّر والله شانئ لعمله...»، الكافى: ج ١ ص ١٨٣ ح ٨.

ولا إمام على الحق إلا أئمة أهل البيت عليه المعقل والنقل السليمين. وفي الزيارة الجامعة: «بِمُوالاتِكُمْ عَلَّمَنَا الله مَعالِمَ دِيننا، وأَصْلَحَ ماكانَ فَسَدَ مِنْ دُنْيانا، وَبَمُوالاتِكُمْ تَمَّتِ الْكَلِمَةُ، وَافْتَلَفَتِ الْفُوْقَةُ، وَبِمُوالاتِكُمْ تُقْبَلُ الطّاعَةُ الْمُفْتَرَضَةُ... الخ».

٢ ـ نور النبي النبي النبي النبي المسلمة هو الأول، ومنه صطعت أنوار المعصومين من ذريته عليه ، ولولا هذه الأنوار لما كانت الخلقة التي منها تتابعت أنوار أولي العزم، ثم بقية الأنوار، وقد روي عن النبي النبي النبي النبي المسلمة قوله: «أول ما خلق الله نوري».

قال والسيانية: «أول ما خلق الله نوري، ثم فتق منه نور على... الخبر». مشارق أنوار اليقين: ٧٥. وروى أحمد بن حنبل عن سلمان ﷺ قال سمعت حبيبي رسول الله ﷺ يقول: «كنـت أنــا وعلى نوراً بين يدى الله (عز وجل) قبل أن يخلق آدم بأربعة عشر ألـف عـام... الخبـر». انظر: فضائل الصحابة: ج ٢ ص ٤٠ ح ١١٣٠.

وروى جابر بن عبد الله ﷺ عن رسول الله ﷺ في تفسير قوله تعالى: ﴿كُنـتُمْ خَيْـرَ أُمَّـةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ﴾ قال: «أول ما خلق الله نوري ابتدعـه مـن نــوره، واشــتقه مــن جــلال عظمته... \_ إلى قوله \_ ثم خلق العرش واللوح والشمس وضوء النهار ونور الابصار والعقل والمعرفة وأبصار العباد وأسماعهم وقلوبهم من نوري، ونوري مشتق من نــوره . فنحن الأولون ونحن الآخرون ونحن السابقون... الخبر». بحار الأنوار: ٢٥ ص ٢٢.

وعن أبي ذر الغفاري، من النبي النبي الله في خبر المعراج قال: «قلت: يا ملائكة ربسي، هل تعرفونا حق معرفتنا؟ فقالوا: يا نبى الله، وكيف لا نعرفكم وأنتم أول خلـق الله؟ خلقكـم أشباح نور من نور في نور من سناء عزه، ومن سناء ملكه، ومن نــور وجهــه الكــريم، وجعل لكم مقاعد في ملكوت سلطانه، وعرشه على الماء قبل أن تكون السماء مبنية، والأرض مدحيّة... الخبر». تفسير فرات الكوفي: ٣٧٣ ح ٥٠٣.

وعن أمير المؤمنين عليه قال: «إن الله (تبارك وتعالى) خلق نور محمد عليه قبل أن يخلـق السماوات والأرض والعرش والكرسي واللوح والقلم والجنة والنار وقبل أن يخلق آدم ونوحاً وإبراهيم وإسماعيل وإسحاق ويعقوب وموسى وعيسى وداود وسليمان عِلَيْهِ ، وكل من قال الله عز وجل في قوله: ﴿وَوَهَبْنَا لَهُ إِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ ـ إِلَى قولُه ـ وَهَــدَيْنَاهُمْ إِلَى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمٍ ﴿ وقبل أن خلق الأنبياء كلهم ... الخبر ». الخصال: ص ٤٨١ ح ٥٥.

وعن أبي عبد الله علمي قال: «قال الله تبارك وتعالى: يا محمد، إنى خلقتك وعلياً نوراً (يعنى روحاً) بلا بدن قبل أن أخلق سماواتي وأرضى وعرشى وبحرى... ـ إلى قولـه ـ ثم قسّمتها ثنتين، وقسمت الثنتين ثنتين، فصارت أربعة: محمد واحد، وعلى واحد، والحسن والحسين ثنتان، ثم خلق الله فاطمة من نور ابتدأها... الخبر» . الكافي: ج ١ ص ٤٤٠ ح ٣.

إلى أنوار محمد وأهل بيته (صلى الله عليهم) كنسبة واحد إلى سبعين (١). هذا في الرتبة وأصل العنصر (٢).

وأما في الإحاطة (٣)، فنور واحد من أولي العزم نسبته إلى واحد من السبعين الذين هم أنوار محمد وآله (صلى الله عليه وعليهم)، كنسبة واحد إلى مائة ألف، (هذا تمثيل) وإلا فالحقيقة نور الواحد من أولي العزم نسبته إلى أنوار محمد وآله (صلى الله عليه وعليهم) كنسبة سم الإبرة إلى عالم السماوات، فعلى هذا يكون المعنى: (فكما صليت على من هم بمنزلة سم الإبرة من نور عظمتك التي ملأت السماوات والأرض وأركان كل شيء، ونوهت بهم في العالمين، وشرفتهم ورفعت شأنهم بين عبادك أجمعين، فصل على من هم مجموع أنوار عظمتك وحَملة جلال سلطنتك، وأدعية علمك وقدرتك، ونوه بهم في الأولين والآخرين) (٤) وعلى هذه الإشارة فقس كل شيء.

**→** 

إلى غير ذلك من الروايات ، تركناها خشية الإطالة ، وأمثالها عند العامة غير قليل .

النسبة من باب ذكر الفرق والبون الشاسع بين النورين، إذ أن نور الأنبياء عليه يمثل جزءاً
 من أنوار النبي و آله (صلى الله عليه وعليهم) ، كما أن الواحد جزء من السبعين .

٢ ـ أي أن نسبة أنوار الأنبياء عليه في ترتبها وتقدمها هي أقل من رتبة وحقيقة أنوار النبي و آله (صلوات الله عليهم أجمعين) بل هي جزء منها؛ لأنهم عليه أصل الفيض لهذا الوجود والأنبياء عليه منه ـ كما تقدم في صفحة ١١١ في المتن والهامش.

٣-أي أنّ نور النبي وآله عليما محيط بأنوار الأنبياء، بل هو منبعها وأصلها وهي متفرعة منه.

كا - أي كما صليت على من لهم من النور ما هو بمقدار لا يمكن مقايسته أمام نور النبي وآله
 بل هو جزء نور من نورهم (صلى الله عليهم أجمعين)، فصل على أصل ذلك النور ومنبعه.

ولما كان الوجود الزماني سابقاً على الوجود الجبروتي والملكوتي (۱) في الظهور في الزمان، وكان وجود إبراهيم وآله على الله سبحانه على إبراهيم وآله في محمد وآله (صلى الله عليه وعليهم) وقد أثنى الله سبحانه على إبراهيم وآله في الوجود الزماني قبل أن يوجد محمد وآله (صلى الله عليه وعليهم) - حَسُنَ أن يُرتب الوجود اللاحق على الوجود السابق، لا في قوة الصلاة وضعفها ولا في شرفها وسبقها، ولا غير ذلك، بل لما قلنا(۱)، فافهم الجواب وتدبر الخطاب راشداً (۱). انتهى كلامه (زاد الله في علو مقامه).

وقال السيد كاظم الرشتي (رفع الله مقامه) في شرحه دعاء السمات في قوله علم الرشتي (رفع الله مقامه) في قرحًمْت عَلَى إِبْرَاهِيم وَآلِ قوله علم الله عَلَى عَلَى إِبْرَاهِيم وَآلِ إِبْرَاهِيم، إِنَّكَ حَمِيدٌ مَجِيدٌ، فَعَالٌ لِمَا تُرِيدُ وَأَنْتَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ»:

وعلى ما ذكر علي في هذا الدعاء اندفع الإشكال المشهور الوارد على قوله: «اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَآلِ مُحَمَّدٍ كَمَا صَلَّيْتَ عَلَى إِبْرَاهِيمَ وَآلِ إِبْرَاهِيمَ وَآلِ إِبْرَاهِيمَ» من أن المشبه به يجب أن يكون أقوى من المشبه، ولا يصح في

١ ـ بمعنى أن وجود الشيء في عالم المادة متقدم في وجوده على ظهوره في عالم الجبروت
 (عالم التجرد التام، أي عالم العقول) ومتقدم على ظهوره أيضاً في عالم الملكوت.

٢ ـ أي صح أن تؤخر الصلاة على النبي شيئة بعد الصلاة على إبراهيم عشية باعتبار أنه سابق والنبي شيئة لاحق في العالم الزماني، والتقدم والتأخر هذا لا يعني أن تكون الصلاة على إبراهيم عشية هي نفسها على محمد وآله (صلى الله عليهم) أو أنها أشد وأشرف وأسبق منها.
 ٣ ـ جوامع الكلم: ج١ ص ١٢٠ ـ ١٢١، وفي النسخة الحجرية: ج١ ص ١٣٣.

هذا المقام، فإن الصلاة على إبراهيم ليست لها نسبة مع الصلاة على محمد المقام، فإن الصلاة على أبراهيم ليست لها نسبة مع الصلاة على محمد المقام، فضلاً عن أن تكون أقوى.

وأجيب: بأن المراد ليس هنا هو التشبيه، بل الذكر بالطريق الأولى، يعني: «كَمَا صَلَّيْتَ عَلَى إِبْرَاهِيمَ وَآلِ إِبْرَاهِيمَ» الذين هم أدنى.. «صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَآلِ مُحمد وآل محمد عِلَيْهُ، هذا أن يكون إبراهيم وآل إبراهيم أفضل من محمد وآل محمد عِلَيْهُ، وهذا كما تقول للسلطان ـ مثلاً ـ: (كما أنك تعطي الجُهّال أعط العلماء الأبرار)؛ وذلك في الظاهر ظاهر.

وأما على ما ذكره عليه في هذا الدعاء فلا يلزم ذلك؛ فإن المشبه به هو «أَقْضَلَ مَا صَلَيْتَ» (١) وليس له حد محدود ولا أجل ممدود، ونسبة الأفضل كما تقول لله سبحانه: (يا أكرم الأكرمين) و (يا أرحم الراحمين) و (يا أحسن الخالقين) و (يا خير الرازقين)، وهذا ليس لأن ما لله لغيره إلا أن ما له أعظم ـ كما حسبه بعض من لم يصل إلى حقيقة الأمر ـ وقد قال أمير المؤمنين عليه في نهج البلاغة: «ليس بينه وبين خلقه وصل ولا له عليها فضل» (٢)، وهذه النسبة إنما هي حكاية المثال والصفة عند من هو في عالم

١ ـ الكافي: ج ٤ ص ٥٥٢ ح ١٣ قرب الإسناد: ص ٣٨٢ ح ١٣٤٤.

٢ ـ قال عليه الخطبة ١٨٦: «لا يقال: كان بعد أن لم يكن، فتجري عليه الصفات المُحدَثات، ولا يكون بينها وبينه فصل ولا له عليها فضل، فيستوي الصانع والمصنوع، ويتكافأ المبتدع والبديع».

الفرق قبل أنيصل إلى عالم الجمع والآية، فمن وصل هناك عرف موقع (أنا) و (أنت)...

وكذلك حين تقول: «اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَآلِ مُحَمَّدٍ كَأَفْضَلِ مَا صَلَّيْتَ عَلَى إِبْرَاهِيمَ»، وهذا الأفضل هو اللاَّئق بمقامهم (صلوات الله عليهم).

وإذا جعلت المشبّه عين المشبّه به ـ كما هو التحقيق ـ فالأمر ظاهر، فيكون (أفضل ما صلّى على إبراهيم) هو الذي يجعله لمحمد والله وهذا الأفضل، كفضل الله على خلقه، كما روي عن النبي والله في جواب اليهودي... إلى أن قال والهيئة ـ: «يا يهودي! لا ينبغي أن أصغر ما عظمه الله من قدري، إن الله أوحي إلى: (يا محمد، فضلك على الأنبياء كفضلي ـ وأنا رب العزة ـ على كافة الخلق»(۱)، نقلت معنى الحديث.

والنسبة الى إبراهيم علشَالِه لما ذكرنا مرارا من انه حكى صفته ومثاله

ا ـ عن أبي محمد العسكري عليه في حديث قال: «وكان هـؤلاء قـوم مـن رؤساء اليهود وعلمائهم احتجبوا أموال الصدقات والمبرّات فأكلوها واقتطعوها، ثم حضروا رسول الله وقد حشروا عليه عوامهم، يقولون: إن محمداً تعدى طوره، وادعى ما لـيس لـه... فجاءوا بأجمعهم إلى حضرته... فقال رؤساؤهم: يا محمد! جئت تزعم أنك رسول رب العالمين نظير موسى وسائر الأنبياء المتقدمين؟ فقال رسول الله عليه: أما قـولي: إني رسول الله فنعم، وأما أن أقول: إني أنا نظير موسى وسائر الأنبياء، فما أقـول هـذا، وما كنت لأصغر ما عظمه الله تعالى من قدري، بل قال ربي: (يا محمد، إن فضلك على جميع الأنبياء والمرسلين والملائكة المقربين كفضلي ـ و أنـا رب العـزة ـ علـى سـائر الخلق أجمعين)... الخبر». تفسير الإمام العسكري: ص ٢٣٤ ح ١١٤.

المقتضي للصلاة وهو المحبّة، وهي المقتضية للوصل والوصال.

وإذا جعلت المشبّه عين المشبّه به في قوله: «اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَآلِ مُحَمَّدٍ كَمَا صَلَّيْتَ عَلَى إِبْرَاهِيمَ»، فله معنى دقيق رشيق يجب كتمانه وصونه عن الجُهّال والضعفاء والمعاندين (١). انتهى كلامه (رفع الله مقامه).

١ ـ شرح دعاء السمات: ص ٢٦١ ـ ٢٦٥، جواهر الحكم: ج ٢ ص ٦٥ ـ ٦٦.

# الفصل الثالث

# معنى التسليم في آية الصلاة على النبي والمنائد

بعد ما اتضح معنى الصلاة على رسول الله المنطقة فإنا نطرق باب التفسير والتعريف لإيضاح معنى التسليم عليه المنطقة الوارد في ذيل الآية المباركة، للتعرف فيما بعد على ما لها من آثار وفوائد.

فهو فعل ثلاثي مضعّف مصدره (تفعيل) قيل: إنه بمعنى الطاعة والانقياد والتسليم. وهناك من يقول بأن معناه السلام، بمعنى التحية. وهما المعنيان الذان تناولتهما أقلام القوم عامّة وخاصّة على وبدورنا نحن هنا ننقل بعض الأقوال والآراء، والتي يظهر منها أنها مستمدّة من روايات وأخبار واردة في تفسير وبيان هذه الآية وخصوصاً تلك المروية عن أهل البيت عليه ، وهذا التفسير له ميزته وخاصيّته التي تجعله أقرب ما يكون إلى المراد من الأية؛ لأنهم عليه هم القرآن الناطق الذي يفسر القرآن الصامت.

والمقام يستدعي عرض أهم المحتملات في بيان معنى التسليم الذي جاء معطوفاً على صلاة المؤمنين المأمور بها في الآية.

#### ١) بمعنى السلام والتحية

يظهر للوهلة الأولى أن الشيخ الطوسي الله يقول بهذا الرأي وذلك في قوله: ثم أمر المؤمنين أن يسلموا لأمره تعالى وأمر رسوله تسليماً في جميع

ما يأمرهم به، والتسليم هو الدعاء بالسلامة كقولهم: سلّمك الله، والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته، وكقوله: السلام عليك يا رسول الله (۱). إلا أن عبارته التي ذكر فيها معنيين لا بمؤشر ودليل فيها على قطعه بأحدهما وذهابه للقول به كما توهمه المقداد السيوري والذي ذهب للقول به؛ محتجّاً بأنه المتبادر إلى الذهن عرفاً (۱)، ومستفيداً في ذلك من الرواية المتقدمة في قول الصحابة: (عرفنا السلام عليك، فكيف نصلي؟). وهذا ما أشار له الشهيد الثاني الله قال: واحتُمل أن يُراد به التحية المخصوصة لعدم تحتم ذلك (۱). وقال الشيخ الطريحي الله واستصوبه بعض الأفاضل لقضية العطف؛ ولأنه المتبادر إلى الفهم عرفاً (١).

ويعني بالعطف: عطف ﴿وَسَلِّمُوا﴾ على ﴿صَلُّوا﴾ ، وفي هذا إشارة إلى مايقوله المصلي في التشهد: (اللهم صلّ على محمد وآل محمد، السلام عليك أيّها النبي ورحمة الله وبركاته ... إلخ . وهذا غريب من مثل هذا الفاضل العظيم المتبحّر في روايات أهل البيت عليه كيف لم يأخذ بما نطقت به أحاديثهم !! حيث كان ينبغي له ﴿ فَي عليها إن شاء الله ـ وسنأتي عليها إن شاء الله ـ حملت الآية على غير المعنى الذي ذهب إليه ـ وسنأتي عليها إن شاء الله ـ

١ ـ التبيان في تفسير القرآن: ج ٨ ص ٣٦٠ في تفسير قوله تعالى: ﴿وَسَلِّمُوا تَسْلِيماً ﴾.

٢ ـ كنز العرفان: ج ١ ص ١٢٦ (كتاب الصلاة ـ النوع الخامس ـ الآية التاسعة).

٣ ـ روض الجنان: ج ١ ص ٣٣ في (المقدمة).

٤ ـ مجمع البحرين: ج ٢ ص ٤٠٥ في (معنى السلام).

لا أن يقتصر على المتبادر للذهن، وإن لم تلغه الروايات بل ذهب إلى التأويل وبيان المراد من الآية .

#### ٢) بمعنى الطاعة والانقياد والتسليم

## أولاً: معنى التسليم في الروايات

عن أبي عبد الله علمه الله علم قال: «وأما قوله (عزّوجل): ﴿وَسَلَّمُوا تَسْلِيماً ﴾ فإنه يعنى التسليم له فيما ورد عنه (١٠).

وقال: «الصلاة عليه والتسليم له في كل شيء جاء به» (۲).

وقال: «أثنوا عليه، وسلّموا له»<sup>(۳)</sup>.

وقال: «هو التسليم له في الأمور» (٤).

وعن أبي هاشم قال: كنت مع جعفر بن محمد عليه في المسجد الحرام، فصعد الوالي المنبر يخطب يوم الجمعة فقال: ﴿إِنِّ اللَّهَ وَمَلاَئكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ... الآية ﴾، فقال علي : «يا أبا هاشم، لقد قال ما لا يعرف تفسيره. قال: ﴿وَسَلِّمُوا (الولاية لعلى) تَسْلِيماً ﴾» (٥).

وروى الطبرسي ضيفت في احتجاجات أمير المؤمنين علما على زنديق

١ ـ معاني الأخبار: ص ٢٦٧ ح ١.

٢ ـ المحاسن: ج ١ ص ٢٧١ باب (تصديق رسول الله والتياثة والتسليم له) ح ٣٦٣.

٣ ـ المحاسن: ج ٢ ص ٣٢٨ (كتاب العلل) ح ٨٥.

٤ ـ مجمع البيان: ج ٨ ص ١٧٩ في تفسير قوله تعالى: ﴿وَسَلِّمُوا تَسْلِيماً ﴾.

٥ ـ تفسير فرات الكوفي: ص ٣٤٢ ح ٤٦٧.

أتى له بآي من القرآن متشابة تحتاج إلى تأويل، قال عليه: «فأما ما علمه المجاهل والعالم من فضل رسول الله على من كتاب الله فهو قول الله سبحانه: ﴿إِنَّ اللَّهَ وَمَلاَئكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا صَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا تَسْلِيماً ﴾ ولهذه الآية ظاهر وباطن، فالظاهر قوله: ﴿صَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا تَسْلِيماً ﴾ أي: سلّموا (لمن وصاه عَلَيْهِ ، والباطن قوله: ﴿وَسَلِّمُوا تَسْلِيماً ﴾ أي: سلّموا (لمن وصاه واستخلفه، وفضله عليكم، وما عهد به إليه) تسليماً، وهذا مما أخبرتك: أنه لا يعلم تأويله إلا من لَطُفَ حِسنُه، وصفى ذهنه، وصح تمييزه . وكذلك قوله: ﴿سَلامٌ عَلَى آلْ يَاسِينَ ﴾ لأن الله سمّى به النبي الله حيث قال: ﴿يس \* وَالْقُرْآنِ الْحَكِيمِ \* إِنَّكَ لَمِنَ الْمُرْسَلِينَ ﴾ لعلمه بأنّهم قال: ﴿يس \* وَالْقُرْآنِ الْحَكِيمِ \* إِنَّكَ كَمِنَ الْمُرْسَلِينَ ﴾ لعلمه بأنّهم قال: ﴿يس \* وَالْقُرْآنِ الْحَكِيمِ \* إِنَّكَ كَمِنَ الْمُرْسَلِينَ ﴾ لعلمه بأنّهم قال: ﴿يس \* وَالْقُرْآنِ الْحَكِيمِ \* إِنَّكَ كَمِنَ الْمُرْسَلِينَ ﴾ لعلمه بأنّهم يسقطون قول الله: ﴿سَلَامٌ عَلَى آل مُحَمَّدٍ ) كما أسقطوا غيره (''.

### ثانيا: أقوال العلماء في المقام

قال الشهيد الثاني هُ أصحابنا جور وا أن يراد [به] انقادوا لأمره انقياداً كما في قوله: ﴿فَلاَ وَرَبِّكَ لاَ يُؤْمِنُونَ ـ إلى قوله ـ وَيُسَلِّمُوا تَسْلِيماً ﴾، فلذلك سهل الخطب عندهم في أفراد الصلاة عن السلام (٢). انتهى.

وعنى الإفراد: فصل الصلاة عن السلام وهو قول المصلي: (اللهم

١ ـ الاحتجاج: ج ١ ص ٥٩٦.

٢ ـ روض الجنان: ج ١ ص ٣٣ في (المقدمة).

صلّ على محمد وآل محمد) أو (صلى الله عليه وآله) بخلاف ما يفعله العامّة في صلاتهم البتراء: (صلى الله عليه وسلم)!! أو قول بعض المؤمنين: (صلى الله عليه وآله وسلّم) أوقولهم: (اللهم صلّ وسلّم على محمد وآل محمد) ـ وسيأتى الحديث عنها ـ.

قال الحاج محمد كريم خان (أعلى الله مراتبه):

أما معنى: ﴿ سَلِّمُوا تَسْلِيماً ﴾ [أي] سلّموا تسليماً لخليفته من بعده؛ لقوله: ﴿ فَلا وَرَبِّكَ لا يُؤْمِنُونَ حَتَّى ٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمِّ لا يَجِدُوا فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجاً مِّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسْلِيماً ﴾.

أو ﴿ سَلِّمُوا تَسْلِيماً ﴾ [أي] قولوا: (السلام عليك يا رسول الله)، أو قولوا: (اللهم سلم عليه).

ومعنى (السلامُ عليكَ) حفظك الله.

ومعنى (سلّمْ عليهِ) احفظهُ (١). انتهى كلامه.

قال المولى الميرزا محمد باقر الشريف الهمداني (رضوان الله عليه):

السَّلامُ من الله تعالى على العبد هو السَّلامةُ من الآلام والآفات، التي التي [هي] منشأ المُخالفة لله تعالى، فإذا جعل الله تعالى عبده معصوماً من مخالفته، سلَّمهُ من الآفات كلّها، وجعلهُ مُتخلّقاً بأخلاقه، مُتأدِّباً بآدابه، كما أخبر عن حال المعصومين، بقوله: ﴿بَلْ عِبَادٌ مُكْرَمُونَ \* لاَ يَسْبِقُونَهُ بِالْقَوْل

١ \_ مكارم الأبرار: ج ٣٢ ص ٢٢٧، مجموعة الرسائل: ٦٧ ص ٩٤ (جواب الملا الدواني).

وَهُمْ بِأَمْرِهِ يَعْمَلُونَ ﴾. فتسليمهُ تعالى لعبده توفيقه له عن المُخالفة، وحفظه له من الآفات كلّها، ورحمتهُ عليه، وإنَّما أتى به (على) في الصَّلاة والسَّلام والرَّحمة لعلوِّ ما منَّ الله على الخلق أجمعين، ومن الملائكة تزكيتهم وتأييدهم بالقول والفعل، ومن العباد للمؤمنين الاستدعاء، والدُّعاء من الله تعالى لهُ؛ لأنَّهُ لا يقدر على ذلك كلّه إلاَّ الله تعالى، فذلك أداءٌ لحقً من الستحقَّ وشكر لإحسانه إليهم، ولا ريب أنَّ إحسانهُ أحسن من جميع نعم الله على العبد؛ لأنَّ منه الهداية إلى النَّجاة الأبدية، وجميع النّعم بدونها زائلة (۱).

# ثالثا: معنى التسليم في صيغة الصلاة على النبي والمنالة

إنّ من الشيعة ـ حرسهم الله جميعاً ـ من يُصلي على النبي السُّلَة بصيغتين: الأولى: بفتح اللام (وسَلَّم) بصيغة الماضي في عبارة (صَلَّى الله عليه وآله وَسَلَّم) ، فالعامّة ـ كما عرفت ـ تعني به السلام والتحية، والإمامية تعني المعنيين. والذي يظهر لي أنّها تعني به التسليم للأمر بالولاية والوصاية لأمير المؤمنين على بن أبى طالب علشائة ، وقد تقدم تفصيله.

الثانية: (اللهم صلّ وسلّم على محمد وآل محمد) (١)، بكسر اللاّم في (وسلّم)، فهذا طلب معطوف على طلب. وفيها تفريعات للتسليم:

١ ـ شرح الزيارة المطلقة: ص ١٢٣ ـ ١٣٨.

٢ ـ هذه الصيغة مشهورة على لسان كثير من المؤمنين في البحرين والأحساء والقطيف
 (حرسهم الله بحراسته، وآمنهم بأمانه طوارق الحدثان، فضائح الزمان وآفاته وشرار أهله).

ويعضد هذا ما رواه الشيخ الصدوق بإسناده إلى ابن عباس في قوله تعالى: ﴿سَلامٌ عَلَى آلْ يَاسِينَ ﴾ قال: (السلام من ربّ العالمين على محمد وآله (صلى الله عليه وعليهم)، والسلامة لمن تولاهم في القيامة)(٧).

وهذا المعنى ينطبق أيضاً على السلام الوارد في زياراتنا له والمنت وهذا المعنى ينطبق أيضاً على السلام الوارد في زيارات آل بيته عليم من بُعد وقرب.

ثانيها: بمعنى (الطاعة والخضوع الانقياد والتبعية) ، فهذا مما لا يصح؛

١ ـ سعد السعود: ص ٩٤، مهج الدعوات: ص ٢٣٨، روضة الواعظين: ص ٦١.

٢ ـ العدد القوية: ص ٢٢٠ و ٢٢١، ومثله في حديث الكساء الشريف المذكور بسند معتبر في كتاب العوالم (عوالم فاطمة عليه) للشيخ عبد الله البحراني كليس.

٣-الروضة في فضائل أمير المؤمنين عليَّا إن ٢٧ في (حديث الحريرة) و (حديث الرُّطب).

٤ ـ روضة الواعظين: ص ٥٨ (في المعراج).

٥ ـ أمالي للصدوق: ص ٢٩٤ المجلس ٤٠ ح٢، روضة الواعظين: ص ١٢٦.

٦ ـ معارج اليقين في أصول الدين: ص ١٩٨ ف ٣٦ ح ١٤.

٧ معانى الأخبار: ص ١٢٢ معنى (آل ياسين) ح ١.

إذ كيف يكون الله سبحانه مُسلّم للنبي وَاللّهِ الله بله العكس هو الصحيح، فإن النبي وَاللّهِ الله الذي يسلم لله سبحانه كما في قوله تعالى: ﴿وَأَفُو بَضُ أَمْرى إِلْكِ اللّهِ إِنَّ اللّه بَصِيرٌ بِالْعِبادِ ﴾. وهذا هو الظاهر في قول: (اللهم صلّ وسلّم على محمد وآل محمد) ، بقرينة أنّ المُصلّي يقول: (وسلّم على) ولا يقول (وسلّم لد..) فالمقصود هو السلام لا التسليم.

وإن قلنا إن (سلّم له) بمعنى (أعطه ومكّن له أو مكّنه) فهذا أيضاً صحيح ولا اعتراض عليه؛ فإننا نقرأ في دعائنا لصاحب الأمر اللهم الجعله الداعي إلى كتابك، والقائم بدينك، استخلفه في الأرض كما استخلفت الذين من قبله، مكّن له دينه الذي ارتضيته له، أبدله من بعد خوفه أمناً...» (١)، وهذا التمكين بمعنى الولاية الكاملة على الخليقة، وتسلّم أمورها والقيام بما يريده الله من الإصلاح والطاعة له على وجه البسيطة.

ويؤيد استفادتنا من تفسير (على) بمعنى (لي) ما رواه محمد بن مسلم (٢) عن الإمام الصادق عليه قال: «قضى أمير المؤمنين عليه في امرأة تزوجها رجل وشرط عليها وعلى أهلها إن تزوج عليها امرأة وهجرها، أو أتى عليها سرية فإنها طالق. فقال عليه: شرط الله قبل شرطكم، إن شاء وفى بشرطه، وإن شاء أمسك امرأته، ونكح عليها، وتسرى عليها وهجرها إن

١ ـ مصباح المتهجد: ص ٤٠٢ دعاء الافتتاح (من أعمال ليالي شهر رمضان).

٢ ـ تفسير العياشي: ج ١ ص ٢٤١ ح ١٢١).

الفصل الثالث: معنى التسليم في آية الصلاة على النبي رُبِيَّتُهُ ......

أتت سبيل ذلك...».

فقوله عليها وعلى أهلها» يعني شرط لها ولأهلها أن يمنع نفسه من التزويج والتسري... وإلا كيف يصح أن يشرط عليهم أن لا يفعل هو كذا وكذا ...!!

ثالثها: بمعنى الحفظ، فقد (ورد في الروايات أن معنى السلام على المعصومين هو سلامتهم وسلامة دينهم وشيعتهم في زمن القائم المعصومين القائم المعصومين القائم المعصومين القائم المعصومين القائم المعصومين المعصومين

## التسليم في صيغة الصلاة على النبي والنبي

معلوم أن الله تعالى لم يخبر في الآية أنه يُسلّم على النبي والله الكتفى بإخبارنا بالصلاة عليه، وهذا السلام المأمور به في الآية موجه لنا وليس كفعل منه تعالى في المقام؛ إذ أنه وقع منه السلام بفعل خلقه؛ لا أنّه يتكلم كما يتكل المخلوق ـ جل عن ذلك وعلا علواً كبيراً ـ في موارد عدة من سورة الصافات (٢) في قوله: ﴿سَلاَمٌ عَلَى نُوحٍ فِي الْعَالَمِينَ ﴾، ﴿سَلاَمٌ عَلَى إِبْرَاهِيمَ ﴾ ﴿سَلاَمٌ عَلَى وَهَارُونَ ﴾ ﴿سَلاَمٌ عَلَى إِلْ يَاسِينَ ﴾ ﴿وَسَلاَمٌ عَلَى الْمُرْسَلِينَ ﴾، ﴿وَسَلاَمٌ عَلَى عِبَادِهِ اللّذِينَ اصْطَفَى ﴾.

وفيما ذكرنا في التفريع الأول من الوجه الثاني المتقدم يتضح الكلام "".

١ - الأربعون حديثاً: ج ٢ ص ٤٤٦، الفرائد الطريفة: ص ٢٠٥، نور الأنوار: ص ٥٧، الأنوار النعمانية: ج ١ ص ١٤٠ (نور صلواتي).

٢ ـ سورة الصافات: الآيات ٧٩ ـ ١٠٩ ـ ١٢٠ ـ ١٣٠ ـ ١٨١.

٣ ـ تقدم في صفحة ١٢٥ أنه بمعنى (التحية).

ولو تمعّنا في الآية نرى أن قوله: ﴿وَسَلّمُوا ﴾ مؤكّدة بقوله: ﴿تَسْلِيماً ﴾، وفيه تنبيه على اقتران المعنيين المذكورين من التسليم والانقياد له ـ وهو أكمل وأتم وأولى المعنيين ـ مع التحية والسلام عليه، وفي هذا تكامل وعمق إيمان لما فيهما من التعظيم ﴿ذَلِكَ وَمَن يُعَظّم شَعَائِرَ اللّهِ فَإِنّها مِن تَقُوكَى الْقُلُوبِ ﴾، ﴿وَمَن يُعَظّم حُرُمَاتِ اللّهِ فَهُو خَيْرٌ لَهُ عِنْدَ رَبّه ﴾، ولعمري أنها لمن أكبر الشعائر وأشدها حرمة، فينبغي رعايتها والنزول على طاعة الله فيها قولاً وعملاً لتمام الإيمان.

قال الشيخ أحمد الأحسائي (أعلى الله في الخُلد مقامه) في شرحه قول الإمام الهادي عليه وصَلَّى اللَّهُ عَلَى مُحَمِّدٍ وَآلِهِ وَسَلَّمَ تَسْلِيماً كَثِيراً»:

قوله علماً في (وسكم كثيراً) هو عطف على «وصكى الله) وهو فعل ماضٍ مثله، قُصِد به الدعاء مثله ولُوحِظ فيه اعتباران:

أحدهما: أنه اقتُبِسَ من القُرْآنِ لإرادةِ ما تَضَمَّنَهُ في قوله تعالى: ﴿وسلِّموا تَسْلِيماً ﴾ تلويحاً وإن كان بعيداً بالنظر إلى ظاهر العربيّة، فان معنى التسليم في الآية في الظاهر كما هو في هذا الكلام، فتقول: (صلى الله عليه وآله وسلم) و (اللهم صل على محمد وآلهِ وسلّم) بكسر لام (وسلّم) بصيغة الأمر للدعآء، وبالتسليم عليه بمعنى اللهم احفظه وآله من كل ما لا تحب في الدنيا، وبصيغة الماضي (صلى عليه) بمعنى رحمه (وسلم عليه) بمعنى حفظه؛ لأن التسليم من قولك: (السلام عليه) و (السلام) اسم لله تعالى بمعنى الحافظ...

وفي الآية معنى ﴿وَسَلَّمُوا تَسْلِيماً ﴾ أَمْرٌ للمكلّفين بأن يقولوا: (السلامُ عليه) على الظّاهر، ومعناهُ في التأويل: (وسلّموا فيما ورد عنه وَلَيْسَالُو) كما تقدّم في حديث (المعاني)(١).

وفي (المحاسن) عن الصادق علم أنه سُئِل عن هذه الآية فقال: «أثنُوا عليه وسلموا له»(٢).

ومعناه في الباطن كما في تفسير علي بن إبراهيم: «وقوله: ﴿وَسَلَّمُوا تَسْلِيمَا ﴾ يعني سلِّموا له بالولاية وبما جاء به »(٣).

وفي (الاحتجاج) عن أمير المؤمنين عليه الآية ظاهر وباطن، فالظاهر قوله تعالى: ﴿صلّوا عليه والباطن ﴿سلّموا تسليماً أي سلّموا لمن وصّاهُ واستخلفه عليكم فضله، وما عَهِدَ به إليه تسليماً». قال: «هذا مما أخْبرتُكَ انه لايعلم تأويله إلاّ من لَطُفَ حِسُّه وصفا ذِهْنُه وصح تمييزه» (٤).

## [الحكمة من إخفاء معنى ﴿سَلَّمُوا﴾]

ولو خَلُصَ لفظ ﴿وَسَلَّمُوا تَسْلِيماً ﴾ في الدلالة على معنى (سلموا الأمر لمن نصبه يوم الغدير) لاسقطه أعدآؤهم كما أسقطوا نظائره من جميع

١ ـ معانى الأخبار: ص ٢٦٧ ح ١، وهي الرواية الأولى في صفحة ١١٢.

٢ ـ المحاسن: ج ٢ ص ٣٢٨ ح ٨٥.

٣ ـ تفسير القمي: ج ٢ ص ١٩٦.

٤ ـ الاحتجاج: ج ١ ص ٥٩٦.

القرآن لكنه لمّا كان ظاهره والمتبادر منه أن يقولوا: (السلام عليه) أو (سلّموا له) على إرادة العموم، أبْقَوهُ ولم يحذفوه؛ لعدم منافاة ظاهره لغرضهم، مع أنهم يعرفون باطنه، ولكن الله تعالى ألقى في نفوسهم أن العوام وسائر الناس - الذين يستجلبون قلوبهم - لا يفهمونه، فلا يفوت غرضهم، ولو حدَّثَتُهُم أنفسهم بإسقاطه كراهة أن يعثر أحدُ على المنافي لغرضهم، ألقى سبحانه في نفوسهم أن الإكثار من الإسقاط ربّما يكون منافياً؛ لأن سائر الناس قد يتنفّرون ويتوحّشون من كثرة التغيير، فيقتصرون على أقل ما يندفع به المنافي؛ وكلّ ذلك رعاية منه تعالى لإعلاء كلمته وإتمام نوره...

وثانيهما: أنّ سادة أعْدَائهم وكبراءهم عرفوا باطن ﴿وَسَلّمُوا تَسْلِيماً ﴾ وأنه إنّما أتي بهذا الكلام للحث على الولاية، وذلك مُناف لغَرضهم، وكَرهُوا إسقاطه كراهة الإكثار من الإسقاط، وسَائر النّاس لا يعرفُونَ ذلك، فقد أمِنُوا غائلة عوام الناس فصرفوا الأفهام عن فهم ما عرفوا من باطنه بإلْقاء معنى في ذلك مناسب يصرف أفهام العوام ـ بل غير مَن لَطُف حِسُّه وصفا ذهنه وصح تميزه له عمّا أراد الله سبحانه، فقالوا: يُكره إفْرادُ الصلاة على محمد وسلّم عن السلام، بل ينبغي إذا قلت: (اللهم صلّ على محمد) تقول: (وسلّم)، فتُقْرنُ الصلاة عليه بالسلام؛ لأن الله تعالى أنزلَ في ذلك قرآناً، للاقتران بينهما فقال: ﴿يَا أَيّها اللّهِ وَسَلّمُوا تَسْلِيماً ﴾، وذلك تعليم منه تعالى وهداية اللّذينَ آمَنُوا صَلُوا عَلَيْهِ وَسَلّمُوا تَسْلِيماً ﴾، وذلك تعليم منه تعالى وهداية

للمكلّفين. ولَمْ يُريدوا بهذا الكلام إلا صرف الأفهام عمّا أرادَ المَلِكُ العلام، وهذا من قوله تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رِّسُولِ وَلاَ نَبِي ۗ إِلاَّ إِذَا تَمَنَّى الشَّيْطَانُ فِي أَمْنِيِّتِهِ ﴾، يعني في قراءته. ولا شك عند جميع مَن عرَف الحق بتوفيق الله أن فعلهم هذا مِن إلقاء الشيطان، فكان الناس في استعمال الإتيان بالسلام بعد الصلاة على ثلاثة أقسام:

قسم منهم: العارفون، فإن أتوا بالسلام قصدوا ما أراد الله بذلك من الظاهر: بالتسليم عليه بعد الصلاة والدعاء بالحفظ والسلامة له وعليه، وبالتسليم له فيما جاء به عن الله تعالى خصوصاً وعموماً. ومن الباطن: بالتسليم لولى الأمر من الله والطاعة له.

فمعنى قوله: (صلى الله عليه وسلم) أي لوصيّه الأمر أي حفظه له وعليه وأدّاه إليه، وقصدوا التّقية بأن لا يفارقوا الأعداء المُتَغلّبين فيما لهم المناص منه، وعدم الضرر عليهم في الإتيان به لا في الدنيا ولا في الدين، بل الإتيان به أرجح؛ لانّهم يقصدون به أفضل المقاصد وأجلّ المطالب. وإن تركوه قصدوا بالترك المخالفة لأهل البدع.

وقسم منهم: المعاندون للحق وأتباعِهم، وقد سمعت ذكر إرادتهم وقصدهم الشقاق البعيد.

وقسم منهم: الجاهلون، فهم قد يذكرون وقد يتركون، منهم مَن يتابع أهل ملّته بلا بصيرة ومنهم من لا يريد المتابعة، وإنما يفعل بحال ما يجري

197 ..... شرح الصلاة على محمد وآله في مدرسة الشيخ الأحسائي على خاطره حال الصلاة، والله سبحانه يقول ﴿كُلِّ يَعْمَلُ عَلَى شَاكِلَتِهِ ﴾ (١).

١ ـ شرح الزيارة الجامعة: ج ٤ ص ٢٣٦ ـ ٢٣٨.

# الفصل الرابع

# حكم الصلاة على النبي ﴿ اللَّهُ عَلَى النَّبِي السَّالَةِ وَحَارِجُهَا

قال الحاج محمد كريم خان (أعلى الله مقامه):

اعلم أن الله سبحانه أبان نبيه عن سائر الخلق بفضائل جمّة، منها ما فرق بين تسميته وتسمية سايئر الناس، فنهي عباده أن يدعوه كما يدعون غيره فقال: ﴿لاَ تَجْعَلُوا دُعَاء الرِّسُولِ بَيْنَكُمْ كَدُعَاء بَعْضِكُمْ بَعْضاً ﴾ وأمر بالصلاة عليه؛ تكريماً لنفسه المقدسة وتعظيما له، فقال: ﴿إِنَّ اللَّهَ وَمَلاَئكَتَهُ يُصلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا صَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا تَسْلِيماً ﴾، فكلف بريته بالصلاة عليه وَبهي عن تسويته بغيره في دعائه وذكر اسمه، فالأمر بالصلاة عليه مُجمل كما قال: ﴿أَقِيمُوا الصَّلاة وَآتُوا الزَّكَاة ﴾ فالآية مجملة في حدودها، ناصة على رجحانها، وهي من تعظيم أعظم شعاير الله، وقال الله سبحانه: ﴿وَمَنْ يُعَظِّمْ شُعَائِرَ اللّهِ فَإنَّهَا مِنْ تَقُوى الْقُلُوبِ ﴾.

فراجعنا آل محمد عليه الشارحين للقرآن، المتكفلين البيان، فرأيناهم قد قالوا (سلام الله عليهم) في عدّة أخبار [ستأتي]: «صلّ على النبي الله عليهما) كلما ذكرته أو ذكره ذاكر عندك»(١). انتهى.

١ ـ طريق النجاة: ج ٢ ص ٣٤.

وقد قع الخلاف في حكم الصلاة على النبي والجبة أم مستحبة؟ وكيف كان فلا خلاف ولا إشكال في أنها من أفضل الأعمال وأرجح الأقوال، ومما لا شك فيه أن آية الصلاة تشتمل على صيغة أمر، وهوعلى درجة مؤكدة، وسنتناول البحث في هذا التساؤل من جهتين:

## الجهة الأولى: حكم الصلاة على النبي والمثلثة في الصلاة

أولاً: أجمع فقهاء الاماميّة على أنها تجب في التشهّدين من كل صلاة ـ واجبة كانت أم مستحبة ـ بل قالوا: (عليه عمل الأصحاب)، وأنه (دين الإماميّة)، و (مذهب الإماميّة)، و (مذهب علمائنا)، و (المشهور) وغير ذلك من عبائر المتقدّمين.

ثانياً: نُقل عن ابن الجنيد القول بكفاية الصلاة على النبي والثيثية في أحد التشهدين (١)، ولم يذكراها الصدوقان في التشهد الأول (٢).

# الصلاة على النبي راين في الركوع والسجود

قال الحاج محمد كريم خان (أعلى الله مقامه):

يستحب أن يصلي على النبي والمنطقة خصوصاً في ركوعه وسجوده وقيامه يقول: (صلى الله على محمد وآله) أو (اللهم صل على محمد وآل محمد) أيهما اختار كان آتياً بالمستحب؛ لما روي عن أبي بصير قال: قلت

١ ـ الحبل المتين: ج ١ ص ٢٤٨ (مبحث التشهد).

٢ ـ بحار الأنوار: ج ٨٦ ص ٢٧٨ باب (التشهد وأحكامه).

لابي عبدالله على النبي النبي النبي وأنا ساجد؟ فقال: «نعم، هو مثل سبحان الله و الله أكبر». و قد استدلوا بهذا، والاولي الاستدلال برواية أبي حمزة عن أبيه قال: قال أبو جعفر على: «من قال في ركوعه و سجوده وقيامه: (صلى الله على محمد وآله) كتب الله له بمثل الركوع والسجود والقيام». و في أخري مثله إلا أنه قال: «(اللهم صل على محمد و آل محمد) كتب الله له ذلك بمثل... الحديث»(۱). انتهى.

# الجهة الثانية: حكم الصلاة على النبي المنافئة في غير الصلاة

هل هي واجبة أم لا؟ فقد ظهرت في المسألة عدة آراء وهي موقع خلاف بين الأصحاب، (والمشهور بينهم الثاني (٢)، وبعض على الأول، ويرون أنّه الحق؛ لدلالة الأخبار المتكثّرة عليه) (٣).

وقد نُقل عن الشيخ الصدوق الله القول بالوجوب ويظهر من الشهيد ابن الفتّال النيسابوري الله ذلك (٥).

١ ـ مكارم الأبرار: ج ٢١ الرسالة الأولى، ص ٣٠٦، مجموعة الرسائل: ج ٥١ الرسالة الرابعة:
 ص ٣٤٣، فصل الخطاب: ج ٣ ص ٢٥٩ باب (الصلاة على محمد في الركوع والسجود).

٢ ـ انظر: الخلاف: ج ١ ص ٣٧٠، والمعتبر: ج ٢ ص ٢٢٦، وغيرهما من علماء الطائفة
 وخصوصاً في هذه الأزمنة المتأخرة.

٣ ـ نور الأنوار: ص ٥٩ المقام (الثالث) من شرح الدعاء (الثاني).

٤ ـ مفتاح الفلاح: ص ١١٤ في (صور الأذان) ، كنز العرفان: ج ١ ص ١٢٢ (كتاب الصلاة).

٥ ـ روضة الواعظين: ص ٣٢٣ (مجلس في ذكر الصلاة على النبي ﷺ).

قال الحاج محمد كريم خان (أعلى الله مقامه):

وذهب إلى الوجوب من أصحابنا على ما نقل: المقداد في (كنزه)(۱)، والمحدث البحراني في (الحدائق)(۲)، والشيخ البهائي(۳)، والشيخ عبد الله ابن صالح البحراني(٤)، والكاشاني في بعض كتبه(۵)، والمازندراني في (شرحه على أصول الكافي)(۱) وصاحب (الوسائل)(۱) وصاحب (الدرر)، والأردبيلي(۱)، وشيخنا الأجل في (شرح الزيارة)(۱۹)، ونسبه صاحب (حياة القلوب) إلى شيخه(۱۱)... والأخبار صريحة في الوجوب(۱۱). انتهى.

والذي يظهر منه فيشف أنه اختار قول المشهور فذهب إلى القول بالاستحباب المؤكد، وسيأتي كلامه وقرائنه واستدلاله على ذلك.

١ ـ كنز العرفان: ج ١ ص ١٢٢ (كتاب الصلاة).

٢ ـ الحدائق الناضرة: ج ٨ ص ٤٦٠ ـ ٨٦٤.

٣ ـ مفتاح الفلاح: ١١٣ في (صور الأذان). وفي صفحة ١١٥ قال: (وهو الأصح).

غ ـ نقله عنه تلميذه في الحدائق الناضرة: ج  $\Lambda$  ص ٤٦٣ (مبحث التشهد) .

٥ ـ الوافي: ج ٣ ص ٢٢٥، خلاصة الأذكار: ص ١٥٥.

٦ ـ شرح أصول الكافي: ج ١٠ ص ٢٧.

٧ ـ وسائل الشيعة: ج ٥ ص ٤٥١ ب ٤٥ في أبواب الأذان والإقامة.

٨ ـ زبدة البيان: ٨٦ ـ (مبحث التشهد).

٩ ـ شرح الزيارة الجامعة: ج ٤ ص ١٩٩ في قوله: «وَصَلَّى اللَّهُ عَلَى مُحَمِّدٍ وَآلِهِ».

١٠ ـ حياة القلوب: ج ١ ص٢٢٤، وانظر: الأنوار الوضيّة (للشيخ حسين العصفور): ص ١٨٦.

١١ ـ طريق النجاة: ج ٢ ص ٣٥.

وأما عبارة الشيخ الأحسائي (أعلى الله مقامه) فهي:

اعلم أن العلماء اختلفوا في وجوب الصلاة عليه عند ذكره على أقوال ليس هنا محل بيانها، وإن كان الصحيح عندي الوجوب<sup>(۱)</sup>.

وقال أيضاً: والصلاة واجبة عليه عند ذكر اسمه وكنيته ولقبه وضميره على الأصح؛ للأخبار المتكثرة، ولآية ﴿صَلُّوا عَلَيْهِ﴾...(٢). انتهى كلامه.

وممن قال بالوجوب: فخر الدين الطريحي (٣)، والعلامة المجلسي  $(^{(3)})$ ، والسيد نعمة الله الجزائري  $(^{(0)})$ ، والميرزا حسين النوري  $(^{(7)})$ . و

وكذلك السيد كاظم الرشتي (رضوان الله عليه) حيث قال: الأصح أن الصلاة على محمد عند ذكره والمنتي واجبة... والروايات بهذا المعنى كثيرة، ولا معارض لها، والأمر حقيقةٌ في الوجوب، فوجبت الصلاة عليه عند ذكره سواء كان باسمه أو بلقبه أو بكنيته أو بالضمير الدال عليه والمنتية أو بالمنتية أو بالضمير الدال عليه والمنتية المنتية أو بالمنتية أو ب

١ ـ شرح الزيارة الجامعة: ج ٤ ص ١٩٩ في قوله: «وَصَلَّى اللَّهُ عَلَى مُحَمِّدٍ وَآلِهِ».

٢ ـ صراط اليقين في شرح تبصرة المتعلمين: ج ١ ص ٤٣، جوامع الكلم: ج ٦ ص ٣٣٧.

٣ مجمع البحرين: ج ٢ ص ٦٣٢ مادة (ص ل و).

٤ ـ مرآة العقول: ج ٢ ص ١٠٩ باب (الصلاة على النبي)، بحار الأنوار: ج ٨٢ ص ٢٧٧ باب
 (التشهد وأحكامه)، الفرائد الطريفة: ص ٢٠٩ شرح الدعاء الخامس.

٥-الأنوار النعمانية: ج١ ص ١٣١ (نور صلواتي)، نور الأنوار: ص ٥٩ شرح الدعاء الثاني.
 ٦-مستدرك الوسائل: ج ٥ ص ٣٥٢ ب ٣٥٠.

٧- جواهر الحكم: ج ١٣ ص ٤٩ ـ ٥٠ قس (جواب الشيخ محمد بن الحسين البحراني).

١٣٨ ...... شرح الصلاة على محمد وآله في مدرسة الشيخ الأحسائي واختار الحاج محمد خان (رحمة الله عليه) الاحتياط المؤكد (١).

#### أدلة القائلين بالوجوب

وعمدة أدلتهم ـ مضافاً إلى آية الصلاة ـ الأخبار الخاصة في المقام:

١- عن زرارة الباقر علسكي قال: «إذا أذّنت فأفصح بالألف والهاء، وصل على النبى كلما ذكرته أو ذكره ذاكر في أذان أو في غيره»(٢).

٢ عن زرارة عن الباقر عليه قال: «لا يُجزيك من الأذان إلا ما أسمعت نفسك أو فهمته، وأفصح بالألف والهاء، وصل على النبي وآله كلما ذكرته أو ذكره ذاكر عندك في أذان أو غيره» (٣).

قال المحقق البحراني (رضوان الله عليه):

وفي هذين الخبرين ما يدل على ضعف ما قالوه فإنهما ـ كما ترى ـ واردان في أخبار الأذان عند تعليم المؤذنين وغيرهم.

وليت شعري إذا كانت أوامرهم عليه لا تدل على الوجوب، وهذه التهديدات التي تضمنتها الأخبار من عدم قبول الأعمال بدونها والتوعد بدخول النار وأمثال ذلك [والتي استلزم تركها براءة الله ورسوله وأهل بيته] لا تدل على الوجوب فأي دليل يُراد ليندفع الإيراد؟

۱ ـ دروس در شرح دعای افتتاح (فارسی): ج ٤ ص ٣٢٢.

۲ ـ الكافي: ج ٣ ص ٣٠٣ ح ٧.

٣ ـ من لا يحضره الفقيه: ج ١ ص ٢٨٤ ح ٨٧٥.

ما هذا إلا عجب عجيب...!!

وبالجملة، فإنّ القول بالوجوب في المقام مما لا يعتريه غشاوة الإبهام لصحة جملة من هذه الأخبار بناءً على الاصطلاح الناقص العيار ودلالة الجملة الأخرى مما ذكر، وقد عرفت استفاضة الأخبار من الخاصة والعامة على ذلك، فالإنكار بعد ذلك مكابرة صرفة (١). انتهى.

وقد يُقال بإمكان الاستدلال بمثل هذه الروايات على الوجوب:

٣ ـ عن أبي عبد الله عليه قال: «إذا ذكر النبي الله فأكثروا الصلاة عليه ـ إلى قوله عليه ـ ولم يرغب في هذا فهو جاهل مغرور، قد برء الله منه ورسولُه وأهل بيته» (٢).

٤- عنه علميه السلام عن أبي الحسن الرضا علميه والصلام على النبى واجبة في كل موطن، وعند العطاس والرياح وغير ذلك» (٣).

٥ ـ عن أمير المؤمنين (صلوات الله عليه) قال: «صلوا على محمد وآل محمد فإن الله تعالى يقبل دعاءكم عند ذكر محمد ودعاءكم وحفظكم إياه إذا قرأتم ﴿إِنِّ اللَّهَ وَمَلاَئِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ ﴿ فصلوا عليه في الصلاة كنتم أو في غيرها ﴾ (٤).

١ ـ الحدائق الناضرة: ج ٨ ص ٤٦٢ ـ ٤٦٣ في (مبحث التشهد).

۲ ـ الكافي: ج ۲ ص ٤٩٢ ح ٦.

٣- الخصال: ٦٠٧ ح ٩، عيون أخبار الرضا الله عليه : ج ١ ص ١٣٢ ب ٣٥ ح ١.

٤ ـ الخصال: ص ٦٢٩ في (حديث الأربعمائة) ذيل ح ١٠.

#### ١٤٠ ..... شرح الصلاة على محمد وآله في مدرسة الشيخ الأحسائي

٦- عنه علم في خطبة له يوم الجمعة يصف فيها النبي والمنطقة قال: «فقد أوجب الصلاة عليه، وأكرم مثواه لديه، وأجمل إحسانه إليه» (١).

### أدلة القول بالاستحباب

قال الحاج محمد كريم خان (أعلى الله مقامه):

وهي كما ترى ضيّئة المنار، صريحة في الوجوب، موافقة للكتاب، وتمسك من قال بالوجوب من أصحابنا بها، ولا شك في ظهور أكثرها في الوجوب وإن كان يُستشم من بعضها رائحة الاستحباب... والمشهور بين الأصحاب الاستحباب، بل ادُّعي عليه الإجماع.

واستدل هؤلاء على الاستحباب:

[1] بالأصل. والإنصاف أنه مدخول؛ لأن الأصل لا يعارض ظاهر الكتاب والسنة.

[٢] وبالإجماع. والحق أنه حجة لمحصله، فإنه ليس محصلاً عاماً بتاً.

[٣] وبالسيرة. والإنصاف أنها لم تتحقق على الاستحباب عند جميع أنحاء الذكر، ولم تبلغ مبلغاً يعارض بها ظاهر الكتاب والسنة.

[2] وبخلو الأدعية والأخبار عنها غالباً. والإنصاف أن كثيراً من الأخبار والأدعية يخلو عنها، بعضها مع ذكر الاسم وبعضها مع ذكر الألقاب والضمائر والإشارات، وأما أن أغلبها خال فلا يمكن تصديقه لنا.

١ ـ مصباح المتهجّد: ص ٢٧٥، مصباح الكفعمي: ص ٨٢٥ (خطبة يوم الجمعة الأولى).

أما الأخبار والخُطب فيحتمل فيها أن الكتّاب اكتفوا فيها بالرمز كما هو العادة، ثم ترك بطول الأيام ومساهلة المستنسخين، وأما الأدعية فلضبطها بألفاظها.

هذا الاحتمال فيها ضعيف إنصافاً، وبأنه لو كان كذلك لاشتهر حتى صار أشد ضرورة من وجوب الصلوات الخمس؛ لشدة تكررها وكثرة التلفظ بها، وهذا إنصافاً دليل واضح، فإنها لو كانت فريضة متعينة لصارت من ضروريات الإسلام وأشد ضرورة من الصلاة والصوم والحج؛ لشدة تكرر ذكر الاسم في أغلب الأوقات، ولَما خفي أمرها على أساطين العلماء، حتى يدّعوا الإجماع على خلافه.

[٥] وبعدم تعليمه للمؤذنين.

أقول قد مرّ الخبر في الأمر بالصلاة عند ذكره في الأذان وغيره.

لكن الإنصاف يقتضي أن يقال: إنها لو كانت واجبة من عصر النبي المنظمة - كعدل ساير الفرائض - لماكان يوجد فيه حديثٌ واحد عن الباقر عليه عليه ولكان يتكرر السؤال عنها والجواب في أحاديث كثيرة كالصلاة والصوم وغيرها من الفرائض.

والاحاديث الواردة ـ كما ذكرنا ـ يُستشم منها رائحة الاستحباب، وكم من مستحب شددوا فيه حتى يُظن لُحوقه بالفرايض، وأمثاله كثيرة في الأخبار (١).

١ ـ انظر: وسائل الشيعة: ج ٧ ص ٢٠١ ـ ٢٠٧ باب ٤٢ من أبواب الذكر.

## [قرائن الكرماني ويشك على القول بالاستحباب]

قال: وحصل لي قرائن أخر على الاستحباب قطعية، وهي:

[1] أنه لا شك أن الناس كانوا يخاطبون النبي والمسلمون النها رسول الله وغيره، ويسلمون عليه، وفي مخاطبتهم إشارات وضمائر له، ومن المقطوع به أنهم ما كانوا يصلون بعد كل ذكر لها، وإلا لكان أكثر كلامهم صلاة عليه، ولو كان كذلك لما خفي على المسلمين حتى يختلفوا في وجوبها، حتى يدّعوا الإجماع على الاستحباب.

[۲] وكذا كانوا يخاطبون الأئمة بـ(يا ابن رسول الله)، ويسلمون عليهم، ولو كانوا يصلون عليه لنُقل كما نقل سائر تحيّاتهم، كـ(فديتك) و (جعلت فداك) و (أصلحك الله) وغيرها.

[٣] وكذا يُسلَّم على النبي في الصلاة، ومن الضروريات عدم الصلاة عليه بعده.

[٤] وكذا بعد ضمير «وتقبل شفاعته في أمّته وارفع درجته».

[0] وإن مقتضي إطلاق الأخبار وعمومها أنها واجبة عند كل ذكر، سواء كان بالاسم، أو اللقب، أو الكناية، أو الضمير، أو التوجّه، أو التأويل، أو الباطن، وبأي نحو ذُكر.

[٦] والإجماع منعقد على أنها لا تجب عند كل نحو ذكر.

وإن أردنا تخصيص العمومات فليس له حد يُوقف عليه، ولم يُضبط إلى الآن، ولم يُعرف حدُّ التخصيص بدليل أحد من العلماء، والفرض

المعين ليس يخفى في الإسلام هذا الخفاء، وهذا عندي أصل يتفرع عليه فروع كثيرة.

[V] وإن مقتضى أخبار الاجتزاء بالشهادتين في التشهد كلها معارضة للأحاديث الدالة على الوجوب إنصافاً، وفيه الاسم الشريف!

[٨] وكثير من الأدعية خالية عن الصلاة مع ذكره له باسمه أو لقبه أو كنيته أو الإشارة إليه، وهي وإن كان يُحتمل فيها ما ذكرنا إلا أنه ضعيف، والأدعية مضبوطة غالباً.

بالجملة، هذه القرائن دلّتنا وحملتنا على أن نحمل الأخبار على الاستحباب المؤكد. وتلك العقوبات [١] على من تركها رغبة عنها، [٢] أو تهاوناً بحق النبي والمؤلّث (فإنه قد وقع تركها عن الأئمة عليه في أدعية كثيرة مضبوطة في غاية الضبط، كأدعية الصحيفة السجادية)، [٣] أو استكباراً عن تعظيم النبي والمؤلّث انتهى.

## هل الوجوب فوري؟

قال الشيخ أحمد الأحسائي (رحمة الله تعالى عليه):

ليس على الفور المطلق ولا على التراخي المطلق، جمعاً بين ما دل على الفور وعلى النهى عن التراخي، وبين ما دل على الفصل، كما هو مذكور في الأدعية المروية عنهم علياً من الفصل بين ذكره وبين الصلاة عليه

١ ـ طريق النجاة: ج ٢ ص ٣٤ ـ ٤٠.

بدعاء قدر السطرين أو الثلاثة أو الأربعة (١). انتهى.

قال الحاج محمد كريم خان (أعلى الله مقامه):

هذا وعلى فرض الوجوب، ليس الوجوب بفوري قطعاً:

[١] لشهادة التشهدات الواردة المجمع عليها.

[٢] وشهادة الدعوات المضبوطة.

### [حكم تداخل الصلوات]

ويجوز التداخل عند سماع ذكره مرات عديدة:

[١] كما قد وقع في التشهد الكبير والدعوات.

[٢] ولقول أبي جعفر علسَّالةِ: «لأنهما حرمتان اجتمعتا في حرمة واحدة» (٢).

## [حكم الصلاة عليه والمناه عند التكرار]

فإذا صلى على محمد وآل محمد مرة بعد أن ذكر مرات باسمه أو لقبه أو إشارة أو ضمير، جاز، وإن كان يُستحب التكرار؛ لقول أبي جعفر عليه «كلما ذكرته أو ذكره ذاكر عندك، في اذان او غيره»، ولفظة (كلما) تفيد التكرار. والأحوط أن يكون ناوياً للتداخل، فإنه لا عمل إلا بالنية...

هذا مجمل من أحكام الصلاة على محمد وآل محمد عليه (٣). انتهى.

١ ـ شرح الزيارة الجامعة: ج ٤ ص ١٩٩ في قوله: «وَصَلَّى اللَّهُ عَلَى مُحَمِّدٍ وَآلِهِ».

٢ ـ الكافي: ج ٣ ص ١٥٤ ح ١، من لا يحضره الفقيه: ج ١ ص ١٥٢ ح ٤١٧.

٣ ـ طريق النجاة: ج ٢ ص ٣٤ ـ ٤٢.

### حكم الصلاة على غير النبي والشائة

قال الشيخ أحمد الأحسائي (رحمة الله ورضوانه عليه):

المعروف من كلام الأصحاب أن الصلاة لا تجب على أحدٍ غيره من الأنبياء والرسل ولا من أهل بيته، إلا أنه قد ورد عنه والمعروف البتيراء (۱)، وهي أن يصلى عليه ولا يُصلى على آله معه، والمعروف من المذهب حمل هذا النهى على الكراهة وإن إدخالهم في الصلاة عليه مستحب.

والذي أفهم أن النهي على حقيقة التحريم، وأن المنهي بذلك النهي هم أعداؤهم وأتباعهم الذين لا يُصلون على أهل بيته، فلا أقل أنهم تركوا ما ندب الله إليه وحرّموه أو كرهوه، فيكون النهي على حقيقته في حقهم،

١ ـ روي أن النبي ﷺ سمع رجلاً يُصلّي عليه، ولا يُصلّي على آله فقال: «لا تُصلّوا علي الصلاة البتراء»، ثم علّمه [الكيفية الصحيحة]. الصراط المستقيم: ج ١ ص ١٩٠ ب ١١.

وروى جماعة من العامة عن رسول الله والله والله الله المسلقة البتراء». فقالوا: وما الصلاة البتراء؟! قال: «تقولون: اللهم صلّ على محمد وتمسكون، بل قولوا: اللهم صلّ على محمد وتمسكون، بل قولوا: اللهم صلّ على محمد و(على) آل محمد». انظر: الصواعق المحرقة: ص ١٤٦ ب ١١ ف ١، جواهر العقدين (للسمهودي): ص ٢١٧ في (القسم الثاني، الفصل الثاني)... وغيرهما.

وأخرج الشعراني عن رسول الله والله والله على الصلاة البتراء» قالوا: وما الصلاة البتراء؟ قال: «تقولون: اللهم صلّ على محمد وتمسكون، بل قولوا: اللهم صلّ على محمد وآل محمد» فقيل من أهلك يا رسول الله؟ قال: «على وفاطمة والحسن والحسين». كشف الغمة: ج ١ ص ٢١٩ (فصلٌ في الأمر بالصلاة على النبي النبي المناني).

مع أن الله سبحانه الحق أهل بيته به كما قال أمير المؤمنين عالسَّلَةِ فيما تقدم من خطبته، قال: «علاّهم بتعليته وسما بهم إلى رتبته»(١).

وفي (تفسير فرات بن إبراهيم) بسنده إلى جعفر بن محمد عليه معنعناً عن الحسن بن علي عليه في حديث طويل، إلى أن قال: «وفضل الصلاة في مسجد النبي وليه الله على سائر المساجد إلا المسجد الذي بناه إبراهيم النبي بمكة؛ لمكان رسول الله وفضله، وعلم رسول الله وقال: (قولوا: اللهم صل على محمد وآل محمد كما صليت على إبراهيم وآل إبراهيم إنك حميد مجيد). فحقنا على كل مسلم أن يصلي علينا مع الصلاة عليه، فريضة واجبة من الله... الحديث» (٢).

فيحتمل أن يكون المراد بالفريضة الواجبة: الند بالتأكيد، أو الوجوب على المنكرين، أو المكرهين كاهل الخلاف، بقرينة قوله: «على كل مسلم» (۳). انتهى.

١ ـ مصباح المتهجد: ص ٥٢٤ (خطبة أمير المؤمنين علم يعلم يوم الغدير).

٢ ـ تفسير فرات الكوفي: ص ١٧٠ ح ٢٣.

٣ ـ شرح الزيارة الجامعة: ج ٤ ص ٢٠٠ في قوله: «وَصَلَّى اللَّهُ عَلَى مُحَمَّدٍ وَآلِهِ».

# الفصل الخامس

# الحكمة من تقديم الصلاة على النبي والمائة في المسألة وهل لها من عوائد وآثار تعود عليهم عليها منها؟

# أولاً: الحكمة في بدء المسألة والدعاء بالصلاة عليهم

هناك كثير من العلل والمصالح التي لأجلها حثّ الشارع على تقديم الصلاة على النبي والمثلث على طلب الحاجة والختم بها، ومن ذلك ما ذكره الحاج زين العابدين خان (رحمة الله عليه) وملخّصه:

منها: أمر (عزّ وجل) به في قوله: ﴿إِنَّ اللَّهَ وَمَلاَئِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ عَلَى النَّبِيِّ عَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا صَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا تَسْلِيماً ﴾ وهو توضيح وتبيين لأمره تعالى بقوله: ﴿ادْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ ۚ إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ ﴾، والصلاة على النبي وآله عليه هي الدعاء المأمور به المنهي عن تركه حقيقة، والعبادة التي ذكرها في هذه الآية.

وقد قال رسول الله وَلَيْسَانَ: «ذكر الله (عزّ وجل) عبادة، وذكري عبادة، وذكر عبادة، وذكر عبادة، وذكر علي عبادة، وذكر الأئمة من ولده عبادة»(۱)، فالصلاة على محمد وآله تشمل أربع عبادات، بل خمساً، لصدق الآل عليهم عليها ...

ومنها: أن من أدب الدعاء خاصة الصلاة على النبي وآله (صلوات الله على عليهم) كما في أخبار كثيرة لسنا بصدد التفصيل؛ ولعدم خلو المقام أقول...

قال أبو عبد الله على الله على الله على الله حاجة فليبدأ بالصلاة على محمد وآله؛ فإن الله محمد وآله ثم يسأل حاجته، ثم يختم بالصلاة على محمد وآله؛ فإن الله (عزّ وجل) أكرم من أن يقبل الطرفين ويدفع الوسط إذا كانت الصلاة على محمد وآله لا تحجب عنه»(٢).

والأخبار بهذه المعاني أكثر من أن تحصى (٣)... على أن الصلاة عليهم عند الدعاء والمسألة في موضع التوسل بهم هو بنفسه من أعظم شروط الاستجابة كما في أخبار كثيرة....

ومنها: أن الصلاة عليهم بنفسها مُجزية عن كل دعاء ومسألة، وقد روي عن الصادق عليه «إن العبد لتكون له الحاجة إلى الله فيبدأ بالثناء على الله والصلاة على محمد وآله حتى ينسى حاجته، فيقضيها من غير أن

١ ـ الاختصاص: ص ٢٢٤ (حديث في الأئمة عليه الله).

٢ ـ عدة الداعي: ص ١٦٧ ب ٩.

٣- انظر: بحار الأنوار: ج ٩٠ ص ٣٠٤ ـ ٣٢٣ (باب ١٧: آداب الدعاء والذكر زائداً على ما مر من تقديم المدحة و الثناء و الصلاة على النبي الشيئة وما يختم به الدعاء...).

يسأله إياها» (1) ... وعلة ذلك أن المؤمن إذا كان مخلوقاً من نورهم وشعاعهم فأنت إذا دعوت للمنير فقد دعوت للنور تبعاً للمنير البتة، أليس انه اذا استضاءت الشمس في نفسها وزال عنها الكسف تستضيء أنوارها كلها؟ و أليس أنك إذا أضأت الشعلة وأمددتها بالدهن ـ مثلاً ـ تستمد جميع أنوارها وتستضيء البتة؟

بل أقول: إن الصلاة عليهم أبلغ وأحسن وأكمل وأنفع وأقوى لحصول الحاجة من الدعاء لنفسك وطلب الحاجة من دون الصلاة عليهم، والمثال في ذلك: كأن تريد أن تزين شجرة برفع الغبار ـ مثلاً ـ عن أوراقها وأزهارها وقد ضيّعت أصل الشجرة وقطعت عنها الماء ـ مثلاً ـ فإنه لا ينفع شيئاً البتة، وإن تزيّنت الأوراق والأزهار ساعةً بالعرض ذبُلت وجفّت بعد قليل البتة، وإن اكتفيت بعمارة أصلها وتسقيتها كفتك عن التزيين البتة.

ومنها: أن الصلاة عليهم ثم الدعاء لنفسك أقرب وأصح للاستجابة؛ من باب أنهم (صلوات الله عليهم) إذا كانوا أبوابه تعالى في كل خير، فأنت طلبت حاجتك على ما جعله سبحانه وقدره، وذلك كماء يجري من الجبل أو عين في نهر كبير - مثلاً - ثم يجري منه في الجداول، وأنت تسأل جري الماء في جدولك، ولا يمكن ذلك إلا بجريه أولاً في النهر الكبير ثم جريه منه إلى جدولك، فأنت إن سألت أولاً جرى الماء في النهر الكبير ثم جرى في جدولك. وحري بأن يستجاب لك البتة، وأما إن سألت جري الماء في خدولك... وحري بأن يستجاب لك البتة، وأما إن سألت جري الماء في

١ ـ الكافي: ج ٢ ص ٥٠١ ح ٢.

جدولك الخاص خاصة فقد خالفت جعل الله، وهو مما لا يكون.

ومنها: أن الصلاة عليهم أجمعُ الدعوات وأكملها؛ من باب أنه إذا صليت عليهم ودعوت لهم فقد دعوت لك ولجميع إخوانك... (١). انتهى.

#### ثانياً: هل للصلاة على النبي وآله عليَّاكِمْ أثر في زيادة مثوبة أو مرتبة في حقّهم؟

بعد هذا التحقيق في شرح وبيان معنى الصلاة على النبي والذي يكشف لأصحاب العقول النيّرة والأفئدة الحيّة ومن لهم نصيب من الإيمان ما للنبي ولأهل بيته عليه من المنزلة عند الله تعالى مع ما جاء في الروايات من الدلائل الواضحات والبراهين القاطعات التي لا تحتمل الشك والترديد.

نأتى على السؤال الذي يتبادر إلى بعض الأذهان هاهنا هو:

هل لهذه الصلاة على النبي وآله على أثر ومنفعة تعود عليهم بزيادة مثوبة أو مرتبة عند الله تعالى بعد أن صلى عليهم هو (جلّ شأنه) إذ ليس أعظم من أن يصلي الله تعالى عليهم بعد ما أعطاهم من المنزلة والمثوبة؟

#### الجواب على هذا التساؤل

ولقد صرّح بعض الأعلام أن المشهور هو اختصاص النفع بالداعي وعوده إليه، ولا يعود إليهم عليه شيء من نفع من الصلاة عليهم عليه ونقل الشهيد الأول شه أنّ جماعة من متكلمي الأصحاب (٢) قد أنكروا هذه

٢ ـ أجوبة المسائل الحاجية (للشيخ المفيد): ص ٤، من مخطوطات مكتبة السيد الحكيم على الله الحكيم الماسية السيد الحكيم الماسية المسائل الحاجية السيد الحكيم الماسية المسائل الماسية المسائل المسائل

١ ـ شرح دعاء الحُجُب: ص ٢٧٣ ـ ٢٧٥.

الزيادة، وجعلوا هذا من قبيل الدعاء بما هو واقع، امتثالاً لأمر الله تعالى، وإلا فإن النبي المسلطة قد أعطاه الله من الفضل والجزاء والتفضل ما لا تؤثر فيه صلاة مصل، وُجدت أو عدمت (١).

كما أن (أكثرهم ذهب إلى أنهم عليه لله لله لله لله كمال مُنتظر، بل حصل لهم جميع الفضائل والكمالات، ولا يتصور للبشر أكثر مما منحهم الله تعالى، فلا تزيدهم صلواتنا شيئاً، بل يصل نفعها إلينا، وإنما أمرنا بذلك لإظهار حبهم وولائهم، بل هو إنشاء لإظهار الإخلاص والولاء منا، وليس الغرض طلب شيء لهم، ويترتب عليه أن يفيض الله علينا ـ بسبب هذا الإظهار ـ فيوضه ومواهبه، ويستجيب دعاءنا. كما أنه إذا كان لأحد محبوب يحبه حباً شديداً قد أعطاه كل ما يمكن، فإذا كان لرجل حاجة عند المحب يتقرب إليه بالثناء على محبوبه، وطلب شيء له تقرباً إليه بإظهار حبه (٢).

وقد السائل ناظراً إلى بعض ما روي مما يدل على مثل هذا المعنى، ولكنه غفل عن أن هناك روايات يطلبون عليه فيها من الله تعالى أن ينفعهم، وفي بعض الأدعية يطلبون ذلك ويسألونه من الله تعالى دوامه، والمقصود أنه على باقي المؤمنين أن يدعوا ويطلبوا ذلك من الله تعالى لهم؛ لأنهم عليه في مقام التعليم، فليس صحيحاً التسرع بالقول بأنهم لا ينتفعون!! بل إن ثمرة هذه الصلاة ترجع إلينا بنفعها وثوابها، وأيضاً تعود إليهم عليه بذلك.

١ ـ القواعد والفوائد: ج ٢ ص ٩٢ ـ ٩٦ ، القاعدة ١٧٩.

٢ ـ الفرائد الطريفة: ص ٢٠٤ الأمر الثالث من شرح الدعاء الثاني من أدعية الصحيفة.

ثم إن النبي السين هو مَن علم أمته كيفية الصلاة عليه، وهو أحسن مَن سن ّ السين وهو أكمل من يسن ّ السين بين الخلق عامّة، وبين الأنبياء خاصّة؟! وقد روى الإمام الصادق علمية عنه السينية قوله (۱): «مَنْ سَنَ سَنَةً حسنة فله أجرها وأجر من عمل بها من غير أن ينتقص من أجورهم شيء»، فإذا ما امتثل أحد وصلّى عليه فهو مأجور مثاب، فكيف لا يكون له السينية من هذا الثواب شيء وهو الداعى إليه والمرغب فيه؟!

ومن ذلك: ما جاء في دعاء زين العابدين على همد خاتم الأنبياء، وآله البررة الأتقياء، وعلى عترته النجباء الخيرة الأصفياء، صلاةً مقرونةً بالتّمام والنّماء، وباقيةً بلا فناء ولا انقضاء» (٢).

#### عرض أقوال العلماء في المسألة

قال الشهيد الثاني في : وغاية السؤال بها عائد الله المصلي؛ لأن الله تعالى قد أعطى نبيه والمنظمة من المنزلة والزُلفي لديه ما لا تؤثّر فيه صلاة مصلّ، كما نطقت به الأخبار، وصرّح به العلماء الأخيار (٣).

١ ـ الخصال: ٢٦٩ ح ٨٩.

٢ ـ الصحيفة السجادية الجامعة: ٤٣٨ (المناجاة الإنجيلية) رقم ١٩٩.

٣-الروضة البهيّة: ج ١ ص ٢٣٤. ومن تلك الأخبار: عن رسول الله وصلاتكم على المحالة على المحالة المحلس الثامن. الأمالي (للطوسي): ص ٢١٥ ح ٢٦ المجلس الثامن. وروي عنه وركاة لأعمالكم، على مجوزة لدعائكم، ومرضاة لربكم، وزكاة لأعمالكم». جمال الأسبوع: ص ١٥٩.

وقال القاضي سعيد القمي رهي الدعاء [من العباد بإفاضة الرحمة، واستدامة الإشراقات النورية، والأنوار النورانية] بالحقيقة هو تصحيح من العبد نسبة وخصوصية إلى الرسول والمسيلة وإلا فهو والله عن جميع ما سواه.

والرحمة الإلهية، والخيرات الربانية دائمة الإفاضة عليه بسبب ما أتعب نفسه في جنب الله، وجاهد في سبيله، وبلغ عنه، وشرع الإسلام، والطريق الموصل إليه، فإذا صحّت نسبة (العبد) إلى رسول الله والمسلة بالصلاة والدعاء (۱)، ولا شك أنه والواسطة في إفاضة الرحمة على سائر البرية كما قال سبحانه: هما أرسًلناك إلا رحمة للعالمين، سواء ذلك في خلائق من الأولين والآخرين، أفيض من فضل تلك الأنوار، ويرشح من طَفْح (۲) هذه الرحمات المختصة بقائد الأبرار بقدر شدة نسبة ذلك العبد وضعفه عليه، فالعبد بسبب الصلاة على رسول الله والله والنظر إلى جميع كان له نصيب من فيض الرحمة العامة التي له والنظر إلى جميع البريّة (۱).

**→** 

وعنه وعنه و الله على مجوزة لدعائكم، ومرضاة لربكم، وزكاة لأبدانكم» ـ مستدرك الوسائل: ج ٥ ص ٢٢٤ ح ٥٧٤٤، وأيضاً ص ٢٢٥ ح ٥٧٤٤.

١ ـ بأن يقول: اللهم صلّ على محمد عبدك ورسولك وعلى آله.

٢ ـ طَفَحَ يطفحُ ما في الإناء، أي امتلأ وارتفع ما ففيه حتى يفيض. كذا ذُكر في معاجم اللغة.
 ٣ ـ شرح توحيد الصدوق: ج ١ ص ٤٥٠ (كلام في معنى الصلاة والصلاة على النبي الليكاني).

وصرَّح المجلسي الأوَّل ﷺ: بأنَّ الصلاة والسلام لا تزيد على رتبتهم شيئاً؛ لأنَّ الله تعالى أعطاهم كل كمال وفضيلة أمكن اتصاف الممكن بها، فليس فوق درجاتهم درجة إمكانية، بل فائدة ذلك السلام عائدة إلينا (۱).

وقال الشيخ أحمد آل طوق القطيفي (نور الله مضجعه) في معرض رده على من قال بأن النفع عائد للمصلّي دون المُصلَّى عليهم (صلوات الله عليهم)، وأنه (يؤدي إلى أن محمداً والله الله الله والواسطة الكلية والشفيع المطلق من كل وجه، وإلى أنه والله الله وافضلهم في كل شيء، وليس هو أكملهم وأفضلهم في كل شيء من كل وجه، فليس جميع من دونه مفتقراً إليه من كل وجه في كل كمال):

[كل هذا] باطل بالبرهان المتضاعف المحكم عقلاً ونقلاً، بل بديهي البطلان عند أهل العيان، ومن الأخبار ما رواه صفوان بن يحيى عن أبي الحسن الرضا عليه قال: «أليس تقول: اللهم صل على محمد وآل محمد؟» قلت: بلى. قال: «ارحم محمداً وآل محمد؟» ، قال: «بلى، وقد صلى عليه ورحمه، وإنما صلاتنا عليه رحمة لنا وقربة» (1)...

ويدل عليه ما دلّ على الأمر بالصلاة والسلام عليهم والدعاء لهم بطلب الوسيلة والدرجة الرفيعة، وقرب المنزل من الله، وتقبّل الشفاعة وغير ذلك

١ ـ روضة المتقين: ج ٥ ص ٤٦١. وستأتي عبارته في صفحة ١٦٦.

۲ ـ الكافي: ج ۲ ص ٦٥٣ ح ٤.

مما في كتب الأدعية.

ومثل ما دل على الأمر بإهداء ثواب أعمال العاملين لهم، ومثل ما رواه ابن طاووس في (جمال الأسبوع) من استحباب ركعات في كل يوم من الأسبوع تُهدي ثوابها لواحد من أهل البيت، إلى غير ذلك، وهو كثير مثل: «مَنْ سَنَ سُنةً حسنةً فله أجرها وأجر من عمل بها إلى يوم القيامة»(۱)، ومثل قوله: «أعينونا بورع واجتهاد»(۲)، ومثل ما دل على أن أعمال العباد تُعرض عليهم كل يوم، فيسر هم صالحها ويسوؤهم قبيحها(۳)، إلى غير ذلك،

١ ـ الكافي: ج ٥ ص ٩ ح ١، وتتمته: «من غير أن ينقص من أجورهم شيء».

لعل المراد هو ما يلازم حبهم عليه وإعانتهم بعمل الصالحات لتسهيل أمر الشفاعة منهم علي الشيعتهم، وهذا ما جاء في نهج البلاغة في كتابه علي لشيعتهم، وهذا ما جاء في نهج البلاغة في كتابه علي لا تقدرون على ذلك ولكن أعينوني بورع واجتهاد وعقة وسداد».

وعن أبي عبد الله الصادق على قال: خرجت أنا وأبي على حتى إذا كنا بين القبر والمنبر، إذا هو بأناس من الشيعة، فسلّم عليهم، فردوا عليه السلام، ثـم قال: «إنـي \_ والله \_ لأحـب ريحكم وأرواحكم، فأعينوني على ذلك بورع واجتهاد» \_ الأمالي (للصدوق): ص ٧٢٥ المجلس ٩١ ح ٤، ونحوه في الكافي: ج ٨ص ٢١٢ ح ٢٥٩ وأيضاً ص ٢٤٠ ح ٣٢٨.

وقال عَلَيْهُ: «إني والله لأحب ريحكم وأرواحكم، فأعينوا على ذلك بورع واجتهاد». الكافي: ج ٢ ص ١٨٧ ح ٥، وأيضاً ج ٨ ص ٢١٢ ح ٢٥٩، فضائل الشيعة: ص ١٤ ح ٨.

٣ ـ في بعضها: أنها تُعرض عليهم كل يوم صباحاً، وفي بعضها: كل يوم وليلة، صباحاً ومساءاً، وفي بعضها: كل خميس، وفي بعضها: كل إثنين وخميس، وفي بعضها: عند انتهاء أجل الإنسان. انظر: تفسير القمي: ج ١ ص ٣٠٤ و٢٧٧، تفسير العياشي: ج ٢ ص ٥٥ و ٢٠٩، تفسير فرات: ص ٩٧، الكافي: ج ١ ص ٢١٩ باب (عرض الأعمال على النبي عليها النبي النبي عليها النبي عليها النبي عليها النبي عليها النبي عليها النبي ا

فإنه كله بظاهره يدل على وصول نفع لهم بذلك كما لا يخفى.

وأيضاً صلاتنا وسلامنا عليهم ودعاؤنا لهم بعلو الدرجات وأفضل الكمالات طاعة حسنة، وكل حسنة فمن الله، وهم مُعلموها وسبيلها، فهم باب الله الذي لا يؤتى إلا منه، ومنهم بدء كل كمال وجمال، وإليهم معاده، فبسبيل معرفتهم عُرف الله، وبعبادتهم عُبد الله، فكأن جميع الصالحات أعمالهم.

وأما [الزيارة] الجامعة فنقول بمقتضاها، وليس فيها ما ينافي ما قررناه في القول الثاني، ثم نقول: إن صلاة المصلي عليهم ودعاء الداعي لهم من حيث هو عمله وحسنته يختص نفعه به؛ لأنه عمله لا عملهم، ولأن كل ما يدعو به لهم من الكمالات وعوالي الدرجات فهو قد حصل لهم، فطلبه لهم تحصيل حاصل.

ولو لم يكن حاصلاً لهم على أعلى درجة لزم ما مر" في القول الأول من لزوم وجود واسطة لهم في حصول كمال وشفيع لهم فينقلب الرئيس من كل وجه، والأفضل من كل وجه مفضولاً ومرؤوساً بحال، إلى غير ذلك من المفاسد المستحيلة، ومن حيث إنهم السبيل إليه بدءً وعوداً، والهداة إليه

\_

والأدلاء عليه، وهو من فاضل حسناتهم ـ كما عرفت ـ فلهم به النصيب الأوفى (١). انتهى كلامه (أعلى الله مقامه).

وقال المولى الميرزا محمد باقر الشريف الهمداني (رضوان الله عليه): وأمًّا دعاء المؤمنين وتسليمهم له وأعمالهم، بل عقائدهم، ولولاه لصارت وروح جميع أقوالهم، وأفعالهم، وأعمالهم، بل عقائدهم، ولولاه لصارت جميع ذلك فكسراب بقيعة يحسبه الظمّانُ مَاءً حَتّى إِذَا جَاءه لَمْ يَجِده شيئاً هَى، أو فكرَمَاد اشْتَدّت به الرّيح في يَوم عاصف لا يَقْدرُون مِمّا كَسبُوا ها، ففي دعاء الاعتقاد: «ومَن لا أَثِق بِالأَعْمَال وَإِنْ زَكَت، ولا أَراها منجية وَإِنْ صَلْحَت، إلا بولايته، والإثنتمام به والإقرار بِفضائيله، والقبول مِن مملّجية وإن صلحت، إلا بولايته، والإثنتمام به والسّاتر لعيوبهم، والدّافع حملتها، والتسليم لرواتها» (١) فهو المكفّر لذنوبهم، والسّاتر لعيوبهم، والدّافع هباء منثوراً، وبه أصلحت ما فسدت، وأجبرت ما كسرت، وتمّت ما نقصت (٣)، وكفّرت ما تركت، فيبكّلُ الله سَيئاتِهم حسَنات بالصّالاة على محمد وآله الله عليه وآله، غير محتاج إلى ما سواه، إلاّ أنّه الله عليه وآله، غير محتاج إلى ما سواه، إلاّ أنّه الله عليه واله، عير محتاج إلى ما سواه، إلاّ أنّه الله عليه بهم يوم بصلاة الله عليه وآله، غير محتاج إلى ما سواه، إلا أنّه بلهم يوم بصلة الله عليه واله، غير محتاج إلى ما سواه، إلا أنّه بلهم يوم

١ ـ رسائل آل طوق القطيفي: ج ٣ ص ٤٧ ـ ٥٠ الرسالة ١٨.

٢ ـ مهج الدعوات: ص ٢٨٢ ـ ٢٨٣، البلد الأمين: ص ٣٨٧، مصباح الكفعمى: ص ٢٧٩.

٣ ـ في الزيارة: «بِمُوالاتِكُمْ عَلَّمَنَا اللَّهُ مَعَالِمَ دِيننَا وَأَصْلَحَ مَا كَانَ فَسَدَ مِنْ دُنْيَانَا وَبِمُـوالاتِكُمْ تَمَّبَلِ الطَّاعَةُ الْمُفْتَرَضَةُ».
 تَمَّتِ الْكَلِمَةُ وَعَظُمَتِ النِّعْمَةُ وَاثْتَلَفَتِ الْفُرْقَةُ وَبِمُوالاتِكُمْ تُقْبَلُ الطَّاعَةُ الْمُفْتَرَضَةُ».

القيامة، ولو بالسّقط، ويسرّه ذلك، وسرورهُ صادرٌ منه، راجعٌ إليه ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّاللَّ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

فالصَّلاة من الله عليه أفضل من سلامه، بلحاظ أنَّ السَّلامة من الآفات، لا تزيد فضيلة لذات الشَّخص، وصعوداً إلى قرب الجوار، بخلاف الصَّلاة فإنَّها وضعت موضع المصدر، الذي هو التَّصلية من باب التَّفعيل، فاستُعْمِلَ في الآيات القرآنية، والأخبار في الرَّحمة، إلاَّ في قوله: ﴿وَتَصْلِيَةُ جَحِيمٍ ﴾ في الآيات القرآنية، والأخبار في الرَّحمة، الله في قوله: ﴿وَتَصْلِيةُ جَحِيمٍ ﴾ فاستعمل في التَسخن بالنَّار، ورفع البرودة... تستعمل بعلى لعلو ً رحمة الله على الخلق أجمعين، وهي مخصوصة للمؤمنين والأنبياء والأولياء والملائكة والصَّالحين من المؤمنين... والسِّر الذي لأهل الأسرار في الأحوال، صلوات الله سبحانه كما ورد في المعراج قول جبرئيل، قال: ﴿إنَّ ربك يُصلي ﴾ فصلًى الله على العبد، وصلًى العبد، واحد؛ لأنَّهُ أعلى، ولكنهما صليًا من بابٍ واحد؛ لأنَّهُ سبحانه تجلَّى له به، وبه امتنع منه، فكأنَّما صلاة واحدة، وإنْ كان ما من الله أعلى، وما من العبد أسفل... «فهي هو عياناً، وظهوراً ووجداناً، وهي غيره وجوداً، وكلاً وجمعاً» كما ورد في حديث المُفضل (٢).

وقال (رضوان الله عليه) أيضاً:

فينبغي أن يجعل المُصلي والمُسلِّم عليهم عهده الذِّهني مُطابقاً للعهد الذِّكري، المذكور في الرِّقِّ المنشور، والكتاب المسطور، ويقصد بالصَّلاة والسَّلام عليهم جميع ذلك، فتصير صلواته وسلامه عليهم تامَّة كاملة.

بل إذا قصد بالألف واللام الجنس والاستغراق، أي: جميع صلوات الله وسلامه وتسليماته وجميع عبادات الملائكة وثوابها، وجميع صلوات الأنبياء والمرسلين وتسليماتهم، وجميع صلوات الصاًلحين والمؤمنين والمُصلين وتسليماتهم عليهم عليهم عليهم عليهم عليهم الكان أفضل وأتم، فإن مَنْ قال عقيب صلواته: اللهم اجعل ثواب صلواتي لمحمد وآلِ محمد، ضاعف الله سبحانه صلواته بأضعاف أضعاف أضعاف أضعاف صلاته بقدر قطع النَّفس.

وتذكر أن تضاعف الصَّلاة والثَّواب إذا جاوز الاثنين يصير في درجات الصعود، بقاعدة الضَّرب لا التَّضعيف، كما أنَّ ضعف الواحد اثنان، وضعف الاثنين أربعة، ولكن ضعف الثَّلاثة تسعة لا الستة؛ لأنَّها ثلاث ثلاثات، فتنبه، وليس ذلك بالنّسبة إلى كرم الله وسعة رحمته ببعيد، وإن بعد عن ضيق الصدور، فإن ترونه بعيداً فنراه قريباً.

بالجملة، فصلاة المؤمنين وسلامهم عليهم دعاء لهم عليه وعائد إليهم بأضعافها وأضعاف أضعافها إلى ما لا نهاية لها وأضعافها وأضعاف أضعافها الله ما لا نهاية لها وبغير حساب وهي أفضل الأعمال الصاّلحات، وشرط قبولها طراً، كالروح الساّرية في أبدان الأحياء، فلذلك صارت سبباً لاستجابة سائر

الدَّعوات إذا ذكرت في خلالها ابتداءً وانتهاءً وما بينهما، كما وردت في جميع الدَّعوات المأثورة في أنواع حاجات الدُّتيا والآخرة . وفي الصَّلاة المكتوبة وغيرها من النَّوافل وتعقيباتها، إذ لو كانت خالية منها ما قُبلت، وإذا انضمّت إليها قُبلت، وذلك لأجل رضا الرَّب (جلّ جلاله) ورضاهم وسرورهم علائل بذلك، وصارت سبباً لسرورهم، وسرورهم صادرٌ عنهم، عائل إليهم علي وذلك موجب لاستجابة دعوة الدَّاعين وقبولها، فلعلَّك عرفت مما أشرنا إليه، أنَّ عبادات المؤمنين راجعة إليهم علي وبها يُباهون، وفيها رضا الرَّب (جلّ جلاله)، فتأمَّل فيما أشرنا إليه جداً، تجد حقيقة الأمر فيما اختلفوا فيه، بأنَّ أعمال العباد تثمر للحجج علي أم لا؟ فهم بين مُثبت وناف فتفكر فيما أشرت حتى تثبت وتنفي، ولا تثبت ولا تنفي، وعلينا أنْ بُيِّن ذلك بياناً مُختصراً نافعاً:

أنَّ ﴿ ذَلِكَ بِأَنِّ اللَّهَ مَوْلَى الَّذِينَ آمَنُوا وَأَنِّ الْكافِرِينَ لا مَوْلَى لَهُمْ ﴾ فالإيمان سبب لولاية الله ﴿ يَهْدِيهِمْ رَبِّهُم بِإِيمَانِهِمْ ﴾ والكفر الصّادر من الكفار موجب لعداوة الله لهم، وكذا إيمان المؤمنين صار سبباً لسرور الأنبياء والمُرسلين والأوصياء المُقرَّبين، والملائكة المُؤمنين المُمتحنين، كما أنَّ كفر الكفار، ونفاق المُنافقين صار سبباً لسخط الله وغضبه عليهم، وسخط الأنبياء والمُرسلين، والملائكة المُقرَّبين، والأوصياء المُكرَّمين والمؤمنين، الأنبياء والمُرسلين، والملائكة المُقرَّبين، والأوصياء المُكرَّمين والمؤمنين، فبذلك تحصل الفوائد في جميع المراتب، ومع ذلك جزاء الأعمال والأفعال عائلة إلى الفاعلين العاملين، ولا يصعد عنهم إلى ما فوق رتبتهم، وإلى ذلك

كلّه تأويل قوله تعالى ﴿لَنْ يَنَالَ اللَّهَ لُحُومُهَا وَلاَ دِمَاؤُهَا وَلَكِنْ يَنَالُهُ التَّقْوَى مِنْكُمْ كَذَلِكَ﴾.

فإنْ قيل: فعلى ذلك يلزم أن تتغيَّر المراتب العالية بعباداتِ العابدين، ومُخالفاتِ المُخالفين!!

فنقولُ: أمَّا تغيّر الذَّوات العالية فلا يلزم، [و] أمَّا تغير صفات تلك الذَّوات فلا ضير فيه، ألا ترى زيداً لا يتغيّر في ذاته، بأنَّهُ هو، وإن تغيَّرت صفاتهُ، فالقائم يتغير فيصير قاعداً، والقاعد يتغير فيصير قائماً، وذاته ذات واحدة لا تغير فيها، والقائم والقاعد اثنان، وهما صفتان لذات واحدة، في القدسي: «كُنْتُ كنزاً مخفيًا فأحببتُ أنْ أعرف فخلقتُ الخلق لكي القدسي: «كُنْتُ كنزاً مخفيًا فأحببتُ أنْ أعرف فخلقتُ الخلق لكي أعرف» (١)، فإن (أحببتُ) فعل صادر عن الله قبل الخلق (٢)، وصار مُحبًا، و(المحب) صفة من صفاته تعالى، قال تعالى: ﴿وَمَا خَلَقْتُ الْجِنِّ وَالإِنْسَ وَاللَّهِ لِللَّهِ لِيَعْبُدُونِ ﴿.

١ ـ مشارق أنوار اليقين: ص ٤١، وشطر منه في أسرار الإمامة (للطبري): ص ٢٨، تفسير الفخر
 الرازي: ج ٢٨ ص ٢٣٤، تفسير أبي السعود: ج ٢ ص ١٣٠ سورة الذاريات آية ٥٦.

وروي: «كنت كنزاً لا أعرف، فأحببت أن أعرف، فخلقت خلقاً، فعرفتهم بي فعرفوني». وفي لفظٍ: «فتعرفت إليهم فبي عرفوني». كشف الخفاء (للعجلوني): ج ٢ ص ١٣٢ ح ٢٠١٦.

٢ ـ قال الحافظ البرسي شه قوله: «كنت كنزاً مخفياً» أي: في سواتر الغيوب، إذ ليس هناك خلق يعرفه، وذاك إشارة إلى وحدة الذات، كان الله ولا معه شئ. وقوله: «فأحببت أن أعرف» إشارة إلى ظهور الصفات. وقوله: «فخلقت الخلق لأعرف» إشارة إلى ظهور الموجودات. مشارق أنوار اليقين ص ٣٩ في (الوجود المطلق والمقيد).

وورد في تفسيره: (ليعرفون)<sup>(۱)</sup>، فالعارفون العابدون محبوبون لله تعالى، والجاهلون العاصون مغضوب عليهم مبغضون.

فالمُصلّي عليهم، والمُسلّم لهم (عليهم الصَّلاة والسَّلام) قد صار مُمتثلاً لله سبحانه في أمره، بقوله: ﴿إِنِّ اللَّهَ وَمَلاَئكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ...﴾ وثوابه عليه تعالى في رفع الدَّرجات لهم، وغفران السِّيئات عنهم؛ لأنَّه ﴿رَفِيعُ الدِّرَجَاتِ ذُو الْعَرْشِ﴾، ﴿لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ﴾، فكلّما رفع لهم درجة عالية غفر لهم، وعفى عنهم درجة سافلة، وهكذا لا غاية لها ولا نهاية (٢). انتهى كلامه.

وقال الحاج محمد كريم خان (رفع الله مقامه):

فالصلاة إما دعاء بالصلة، وإما دعاء بالوصل (٣)، وإما دعاء بالرحمة، فعلى أي حال يصل ما دعا إلى نفسه من حيث أنه ورق من شجرة آل محمد، فيكون مباهات ذلك لهم كما يباهون بالأمّة ولو بالسقط (٤). انتهى.

١ ـ روح المعانى: ٢٧ ص ٢٥، تفسير أبي السعود العمادى: ٢ ص ١٣٠.

وعن أبي عبد الله على قال: «خرج الحسين بن علي على أصحابه فقال: أيُّها النَّاس إنَّ الله (جلَّ ذكره) ما خلق العباد إلاَّ ليعرفوه، فإذا عرفوه عبدوه، فإذا عبدوه استغنوا بعبادته عن عبادة من سواه». علل الشرائع: ج ١ ص ٩ ب ٩ ح ١، كنز الفوائد: ص ١٥١.

٢ ـ شرح الزيارة المطلقة: ص ١٢٣ ـ ١٣٨.

٣ ـ هذه الاصطلاحات تقدم تعريفها في هامش صفحة ٢٦.

٤ ـ مكارم الأبرار: ج ٣٦ ص ٣٦١ ـ ٣٦١، مجموعة الرسائل: ج ٦٧ ص ٢٦٥ (جواب الملا مهدى الطبرستاني). وانظر الرواية «ولو بالسقط» في صفحة ١٦٩ و ٢٠١.

وقال مولانا الشيخ أحمد الأحسائي (زاد الله في علو مقامه):

ذكرنا أن الصلاة من الصلة، وعليه فقد أعطى الله سبحانه نبيه وأهل بيته (صلوات الله عليهم) ما أرضاه من كل خير، بمقتضى فضله وكرمه، وبمقتضى قوابلهم واستعدادهم عليه الله وبدعاء كل من لهم عليه شكر نعمة الهداية والتعليم والإعانة والتوفيق لطاعة الله والإيمان، وشكر البابية الكبرى والوساطة العظمى في كل ما وصل إليهم من الله تعالى من أحوال الخلق والرزق والحياة والموت وسائر النعم التي أسبغها الله للخلق، ظاهرة وباطنة، فإنها لم تصل إلى أحد من الخلق إلا بواسطتهم.

أو أنّ الصلاة من الوصل، وعليه فقد وصل نبيه السلاة وأهل بيته عليه المكل خير مطلوب وأمر مرغوب، أو أن الصلاة من الوصلة، أي ما يتوصل به من الأسباب، فإن الصلاة هي السبب الموصل اإلى الله تعالى، فقد أنزل إلى نبيه وأهل بيته (صلى الله عليه وعليهم) من أسباب القرب إليه والتكرمة والتشريف والنيابة والوسيلة، وغير ذلك، بمقتضى كرمه وتفضّله، وبمقتضى قوابلهم واستعداداتهم عليهم وبدعاء من أشرنا إليه من الخلق بجميع جهات طرقهم إلى الطاعات ما هم أهله (صلى الله عليهم أجمعين)(۱).

وقال (رضوان الله تعالى عليه) أيضاً:

المراد من قولك «اللهم صلّ على محمد وآل محمد»: سؤال الله أن

١ ـ شرح الزيارة الجامعة: ج ٤ ص١٩٧ ـ ١٩٨ في قوله: «وَصَلَّى اللَّهُ عَلَى مُحَمِّدٍ وَ آلِدِ».

١٦٤ ..... شرح الصلاة على محمد وآله في مدرسة الشيخ الأحسائي

يَصِلَ محمداً وآل محمد برحمته، إما من الصلة أو من الوصلة أو من الوصلة أو من الوصلة أو من الوصل، حيث كانت رحمة الله لا نهاية لها كان والمستعداده، وبفضل الله الابتدائي، وبدعاء جميع الخلق له والمستعداده لا يزال سابحاً في بحار رحمة الله، ولا غاية لذلك السير ولا نهاية في الدنيا والآخرة.

ومن أسباب ذلك التأهّل الخارجي<sup>(۱)</sup> دعاء الداعين له بالصلاة عليه، وإنما كان دعاؤنا سببا من الأسباب لاستحقاقه<sup>(۲)</sup>؛ لأن دعاءنا هو سبب اتصالنا بالرحمة كما هو حكم المتضائفين<sup>(۳)</sup>، فلو لم يتبعه دعاؤنا لم ينفعنا دعاءنا له، وليس ذلك بالنفع الذي بسببنا راجعاً إلى ذاته [والله المراقه وانتفاع الورق راجع إلى ظاهره ومظاهره<sup>(٤)</sup>، وذلك كانتفاع الشجرة بورقها وانتفاع الورق

١ ـ وهو الاستعداد الذي عنده والله والقابليّة والمؤهّلية التي تميّز بها دون بقية الأنبياء عليه الله .

٢ ـ استحقاق ما هو فيه من المقام والمنزلة وذلك التاهل الخارجي .

٣-التضايف (أو التضائف): هي العلاقة أو النسبة بين شيئين لا يمكن تصور أحد طرفيها دون تصور الطرف الآخر، كما في البنوة والأبوة التي لا يمكن أن تتصور أن هناك (أبُّ) دون أن نتصور أن له (ابن) والعكس كذلك. فالرحمة من الله تعالى ـ وهي الطرف الأول ـ واصلة إلينا من النبي روحمتنا ـ وهي الطرف الثاني ـ والتي وصلتنا من الله تعالى بسبب النبي روحمتنا أيضاً هي واصلة منّا إليه والمن أنه وهو منتهاه.

٤ ـ بمعنى أنه راجع إلى الظاهر من آثاره والمسلك كنصرته والإقتداء بسيرته ورواج دينه وكثرة أمته والإتباع لملته، والمودة لذريته وأهل بيته عليه (واستيلاء قائم أهل بيته، بل تعظيمهم وتبجيلهم، وذكرهم في الملأ الأعلى بالجميل والثناء عليهم، ونشر فضائلهم في هذا العالم

وقال الحاج محمد خان الكرماني (رحمة الله عليه):

ولا شك أنك إذا صليت عليهم يغفر الله لك؛ لأنك قد عرفت أن صلاة الملائكة استغفار لشيعتهم في الواقع، وأنت إذ كنت من مواليهم يغفر الله لك بذلك ذنبَك، وكذلك إذا رحمك الله سبحانه يغفر لك واذا توسلت بآل محمد (سلام الله عليهم) وتوجهت إليهم تتقرب من الله سبحانه وتتنور بذلك، كما أنك إذا توجّهت إلى الشمس تتنور فيتذهب الظلمات، وإذا ذهبت الظلمات تأتي الطاعات ببركة الله سبحانه، فتسأل الله بعد ذلك بلسان

**→** 

و تعزيز الولاية لهم بين الناس، وكما ذكر بعضهم في تفسير الصلاة عليه والمسلاة عليه والمسلاة عليه والمسلاة عليه والمسلاة المراد هو تعظيمه في الدنيا بإعلاء ذكره وإظهار دينه وإبقاء شريعته، وفي الآخرة بإجزال مثوبته وتشفيعه في أمته وإبداء فضيلته بالمقام المحمود.

وكما أنهم (صلوات الله عليهم) وسائط بيننا وبين ربنا في إيصال الأحكام والحكم من جانب ربنا (تقدس وتعالى) إلينا؛ لعدم ارتباطنا بساحة جبروته، وبعدنا عن حريم ملكوته، فلا بد أن يكون بيننا وبين ربنا سفراء وحجب ذوو واجهات قدسية وحالات بشرية . فيكون لهم بالجهات الأولى ارتباط بالجناب الأعلى، بها يأخذون عنه، ويكون لهم بالجهات الثانية مناسبة للخلق يلقون إليهم ما يأخذون عن ربهم، ولذا جعل الله سفراءه وأنبياءه ظاهراً من جنس البشر، وباطناً مباينين عنهم في أخلاقهم وأطوارهم ونفوسهم وقابلياتهم، فهم مُقدَّسون روحانيون قائلون ﴿إِنَّما أَنَا بَشَر مِثْلُكُمْ ﴾؛ لئلا تنفر عنهم أمتهم، ويأنسون بهم ويقبلون منهم). الفرائد الطريفة: ص ٢٠٢ (شرح الدعاء الثاني من الصحيفة السجادية). 1 - جوامع الكلم: ج 1 ص ١٣٣ بداية السطر ٣.

١٦٦ ...... شرح الصلاة على محمد وآله في مدرسة الشيخ الأحسائي طاهر عن العصيان ببركة الله المنان فيجيب دعاءك (١). انتهى.

#### [مناقشة كلام الشيخ المجلسي]

قال الشيخ أحمد الأحسائي (رفع الله في الخُلد أعلامه) في مناقشة قول التقي المجلسي والبركة الدنيوية والأخروية أو الأعم منهما ومن الدينية، وقد تقدم أنها لطف لنا، فإنها عند الله تعالى بحيث لا تقبل الزيادة إلا بحسب المراتب الدنيوية وظهورهم على الأعادي، وإعلانهم كلمة الله تعالى وهما أيضا لنا)(٢). انتهى.

أقول [والكلام للشيخ]: أراد من (الدنيويّة) المال والجاه والأولاد وجميع الأسباب التي للمعاش في هذه الدنيا كالمساكن والمتاجر وغيرها، و(الأخرويّة) الأعمال الصالحات والثواب الذي هي صوره.

وأراد بـ (الأعم منهما ومن الدينية) أنّ البركة في نعم الدنيا وفضائلها، وفي الأعمال وثوابها، وفي كيفيّة العلم بها وكيفيّة العمل، والمعونة على فعل تلك الأعمال التي هي أحوال الدين.

وقوله: (وقد تقدم أنها لطف ً لنا) يعني أن صلواتنا عليهم تزكية لنا وكفارة لذنوبنا، فجميع ما يقع منّا (كدعائنا وأعمالنا وصلواتنا عليهم) لا ينتفعون به وإنما نفع ذلك راجع إلينا.

١ ـ مجموعة الرسائل: ج ٢٥ ص ٣٠٤ و ٣٠٦ و ٣٠٨ (شرح الدعاء السابع من الصحيفة).
 ٢ ـ روضة المتقين: ٥ ص ٤٦١ في (شرح الزيارة الجامعة).

ثم قال: (فان مراتبهم عند الله تعالى بحيث لا تقبل الزيادة إلا بحسب المراتب الدنيوية). ويريد أنهم عليه لا تزيد الأعمال في درجاتهم سواء كانت الأعمال منهم أو من شيعتهم، وربّما يستدل على ذلك بما روي أنهم عليه لو شاءوا خزائن الدنيا وسألوا الله تعالى ذلك لأعطاهم ولا ينقص من حظوظهم يوم القيامة، كما كان لمحمد والله عين أتاه جبرئيل عليه بمفاتيح خزائن الدنيا... الحديث (۱)، ومنها أنه أتاه فقال له: «يا محمد، عش ملكاً متنعماً، وهذه مفاتيح خزائن الأرض معك، وتسير معك جبالها ذهباً وفضة ولا ينقص ممّا ادّخر لك في الآخرة شيء، فأوما إلى جبرئيل عليه وكان خليله من الملائكة \_ فأشار إليه أن تواضع فقال وينه بل أعيش نبيًا عبداً آكل يوما ولا آكل يومين، حتى ألحق بإخواني من الأنبياء... (٢).

# [انتفاعهم وتسلّطهم عليه لا يعني النقص في مراتبهم]

ولو كان العمل يزيد في مقامهم لكان تسلّطهم على خزائن الدنيا ينقص مراتبهم عند الله؛ لأن صبرهم على شدة الفقر والحاجة لله تقرُّباً إليه، ومحبّة لما يحبّ من مفارقة الدنيا أفضل وأحب إلى الله وأقرب.

وفي بعض الأخبار ما يصلح دليلاً له أيضاً إلاّ أنّ هذا شيءٌ جارٍ على

١-الكافي: ج ٢ ص ١٢٩ ح ٨، ج ٨ ص ١٣١ ح ١٠١، أمالي الصدوق: ص ٥٣٤ م ٦٩ ح ٢. 1-الاحتجاج: ج ١ ص ٣٢٧ في احتجاج أمير المؤمنين عليمية على اليهود من أحبارهم.

الظاهر، وأما على ما هو الواقع فإنهم علسي أعلى مقاماً مما ذكره واجل قدراً مما وصفه [على]، ومع هذا كله فلا يلزم منه أنهم لا ينتفعون بأعمالهم أو أعمال شيعتهم، ولا أن مراتبهم لا تقبل الزيادة عند الله، فإن من تتبع أخبارهم ولاحظ المراد منها ظهر له أنهم ينتفعون بأعمالهم، بَل لا ينالون شيئاً من خير الدّنيا والآخرة إلا بالأعمال.

وفي الحديث القدسي (حديث الأسرار): «يا أحمد! ألم تدر لأي شيء فضّلتك على سائر الأنبياء؟ قال سيء فضّلتك على سائر الأنبياء؟ الله تعالى: باليقين وحُسن الخُلق وسخاوة النفس ورحمة الخَلْق، وكذلك أوتاد الأرض لم يكونوا أوتاداً إلا بهذا»(١).

١ ـ إرشاد القلوب: ج ١ ص ٣٨١ ب ٥٥.

٢ ـ الكافى: ج ٢ ص ١١ ح ١، وأيضاً: ج ١ ص ٤٤١ ح ٦ باب مولد النبي والتيلية.

﴿أَلَسْتُ بِرَبِّكُمْ قَالُوا بَلَى ﴾ فكنتُ أوّل من أجاب (١).

فبيّن والمحال أنه إنما كان أفضل وأسبق؛ لأنّه سبقهم إلى الإجابة، فلو لم تزد الأعمال في درجاتهم لما كان السبق إلى الإجابة سبباً في تفضيله على جميع الخلق. وقال والمحال المحوا تكاثروا فإني أباهي بكم الأمم يوم القيامة حتى بالسقط»(٢).

وفي رواية عنه والمنظية: «تناكحوا تناسلوا فإني مُباهٍ بكم الأمَم الماضية والقرونَ (السالفة) يوم القيامة ولو بالسّقْط» (٣).

فإن المباهاة افتخار يرجع إلى النفس، والروايات الدالّة على أنهم ترتفع درجتهم بالأعمال لا يمكن معارضتها؛ لموافقة الأصل.

وقالوا على الشيعتهم: «أعينونا بورع واجتهادٍ» وأدنى ما يوجّه به أنكم أعينونا على الشفاعة لكم فإنكم إن تورّعتم كفيتمونا مؤنة الشفاعة وإلا احتجنا إلى الشفاعة لكم.

#### [توجيه الروايات التي تنفي الانتفاع]

وما دل من الأخبار على أنهم لا ينتفعون بأعمال شيعتهم ودعائهم لهم فأدنى ما يقال: إنهم لا ينتفعون بذلك لأنفسهم، وأمّا أنهم لا ينتفعون به

١ ـ الكافي: ج ٢ ص ١٢ ح ٣.

۲ ـ عوالي اللآلي: ج ٣ ص ٢٨٦ - ٢٩.

٣- الجامع الصغير: ج ١ ص ٥١٧ ح ٣٣٦٦.

٤ ـ تقدمت الروايات في الهامش ٢ من صفحة ١٥٥.

لشيعتهم فلا على أن كون شيعتهم محتاجين لفاضل حسناتهم وأعمالهم، [وهذا] لا ينافي انتفاعهم بأعمال شيعتهم باعتبار \_ كما قلنا \_ فإنّ الشجرة تنتفع بورقها في نفسها، بمعنى تزداد بها قوة ونضارة وحُسناً، وإن كانت الورقة محتاجة في جميع أحوالها إلى الشجرة، فإنها لا تبقى بدونها ولا تستمد إلا منها، فالشجرة علة وجودها، والمؤمن ورقة من شجرتهم.

روى أبو حمزة الثمالي قال: سألت الباقر عليه عن قوله تعالى: «وَكَشَجَرَةٍ طَيّبةٍ أَصْلُهَا ثَابِتٌ وَفَرْعُهَا فِي السَّمَاءِ فقال: «قال رسول الله الله عليه أصلها وعلى فرعها، والأئمة أغصانها، وعلمنا ثمرها، وشيعتنا ورقها). يا أبا حمزة، إن المؤمن ليولد من شيعتنا فتورق ورقة فيها ويموت فتسقط منها ورقة». قلت: جُعلتُ فداك، ﴿تُوْتِي أَكُلَهَا كُلَّ حِينٍ بِإِذْنِ رَبِّهَا ﴾ قال عليه: «ما يُفتى الأئمة شيعتهم من الحلال والحرام»(١).

وأيضاً فإن قوله (فإن مراتبهم عند الله تعالى بحيث لا تقبل الزيادة) فإن أراد به عند الله تعالى في سابق علمه الذي هو ذاته فكُلُّ الخلائق كذلك لا فرق بينهم و بين الشجر وغيره، فكل شيء عنده بمقدار لا يزيد فيه زائد ولا ينقص منه ناقص، فقد جف القلم بالنسبة إلى علم الله في كل شيء.

وإن أراد به في أنفسها فكل الخلائق تقبل الزيادة كما تقبل النقصان لا فرق بينهم [عليه في ذلك و بين سائر الخلائق، وكيف لا تقبل مراتبهم

١ ـ بصائر الدرجات: ص ٥٨ ب ٢ ح ١.

الزيادة وقد أخبر الله تعالى بذلك في كتابه العزيز قال تعالى لنبيّه وَلَيْكُنَا الزيادة وقد أخبر الله تعالى في كلامه القدسي في حديث الأسرار عن ذلك، قال تعالى: «يا محمد، وَجَبَتْ محبّتي للمتحابّين في، ووجبت محبّتي للمتقاطعين [المتعاطفين] في، ووجبت محبّتي للمتواصلين في، ووجبت محبّتي للمتوكلين علي، وليس لمحبّتي غاية ولا نهاية، كلما رفعت لهم حلماً وضعت لهم حلماً، أولئك الذين نظروا إلى المخلوقين بنظري إليهم ولم يرفعوا الحوائج إلى الخلق، بطونهم خفيفة من أكل الحلال، يعينهم في الدنيا ذكري ومحبتي ورضائي عنهم»(١).

يعني أن صلتي لأهل محبتي لا تنقطع أبداً «كلّما رفعتُ لهم علماً وضعت لهم علماً» فهم أبداً طالبون مني المدد والزيادة وأنا أبداً أمدهم بالصّلة والإفادة، فهذا وأمثاله مما تدل عليه الآثار من أنهم أبداً في الزيادة.

#### [الاستدلال العقلي على انتفاعهم علِشَيْهُمْ]

وأما دلالة العقول الصحيحة على ذلك فهي أظهر شيء لمن يفهم.

وممّا يدلّ عليه العقل من ذلك فهو ما أتلو عليك... وهو أنّه قد قام الدليل على أنّ جميع الخلق، من الحيوان والنبات والجماد لا تستغني في بقائها عن المدد، بل تحتاج إليه في كل لحظة، ولو جاز بقاؤها لحظة بدون المدد لجاز استغناؤها إلى الأبد، فهي أبداً محتاجة إلى المدد، بل ليست شيئاً

١ ـ عن النبي ﷺ في حديث ليلة المعراج، إرشاد القلوب: ج ١ ص ٣٧٣ ب ٥٤.

١٧٢ ..... شرح الصلاة على محمد وآله في مدرسة الشيخ الأحسائي

إلا به، فالشيء منها دائماً تأتيه أشياء لم تكن عنده، و تذهب منه أشياء، إلا أنه أبداً يمد مما له مما ذهب عنه، فهو أبداً في الزيادة والسير الشديد الحثيث إلى الله تعالى، فالمؤمن أبداً يقرب من ربه تعالى، وربه أمامه يسير به إليه كما في الدعاء: «تُدْلِجُ بَيْنَ يَدَي الْمُدْلِجِ مِنْ خَلْقِك) (١).

ومع أنه [رابيات] يقرب في كل لحظة إلى الله تعالى لا تقصر المسافة بينهما أبد الآبدين، ودهر الداهرين، فمدده [سبحانه] منه إليه [رابيات] فهو أي: هذا المدد] نهر يجري، وكرة مستديرة تدور على نقطة لا إلى جهة، فلا محور لها سوى وجهها من مشيّة الله (۲)، وهذا هو الذي نريد به من قولنا: (إن الله سبحانه يمدّه بما ليس عنده)، بل بمدد جديد (۳)، به يترقّى ويزيد، وإن كان ذلك [المدد] الجديد هو ما مرّ عليه [و] خرج عنه [وبواسطته] إلى العدم الإمكاني السرمدي (٤)، ثم يُحْدِثُهُ [تعالى إحداثاً دهرياً] بعد أن

۱ ـ الكافي: ج ٢ ص ٥٣٨ ح ١٢، ج ٣ ص ٤٤٥ ح ١٢.

٢ - بمعنى أن علاقة الله تعالى بنبيه راب كالكرة التي تدور حول مركزها (حركة موضعية)، فهو سبحانه يعطيه المدد باستمرار، وهو راب في كل لحظة في قرب إلى الله تعالى، ولا يقع منه فتور، وقربه مستمر ومتحقق منه راب أن في العلاقة بين الله تعالى ونبيه راب هي من الله وإليه، وهذه العلاقة بينهما علاقة دوران ثابت المبدأ والمنتهى، إذ أن محور الدوران هو مشيئة الله تعالى، ولذا فهو في مدد مستمر يتجدد في كل مرة.

٣- لأن فيض الله تعالى دائم، وهو الشيئة في قرب لا يفتر عن قربه، وهذا القرب في تجدد.
 ١٤- الوجود: هو التحقق والظهور والشيئية خارجاً، وهذا تعريف لفظي وإلا هو واضح.

لم يكن، و يختص به [ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَنْ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّ

وبالجملة، فهم عليه أبداً يأتيهم المدد من الله لا بقاء لهم بدونه، وكذلك سائر الخلق إلا أنه في كل شيء بحسبه، فإذا تقرر أنهم يقبلون الزيادة لذواتهم من قبل المبدأ الفيّاض، ولا يجوز أن يأتيهم ما ليس منهم وإلا لتغيرت الحقائق، ولا أن يذهب عنهم ما هو منهم وإلاّ لتغيّرت الحقائق، و يلزم من تغيّرها بطلان الثواب والعقاب؛ لأنّ الشخص على هاتين الحالتين (٢) أبداً طريّ مغاير للأوّل (٣)، فتذهب في كل آن أعماله من خير وشر فيعود ولا ثواب له ولا عقاب عليه، ويلزم منه بطلان التكليف لعدم وشر فيعود ولا ثواب له ولا عقاب عليه، ويلزم منه بطلان التكليف لعدم

4

والعدم: هو ما يقابل الوجود (بالفرض الذهني) ؟ لأنه لا وجود له حقيقة وواقعاً خارجاً. والإمكان: هو ما تتساوى النسبة فيه بين الوجود والعدم . فربما تتحق علة إيجاده فيوجد خارجاً ويكون مفتقر في وجوده للغير، وربما لا تتحق علة الإيجاد فلا يوجد خارجاً، وبقي في حال قوة الإمكان (أي يمكن أنه يوجد خارجاً إذا ما تحققت وجد علة إيجاده). والعدم الإمكاني: هو ممكن في ذاته ممتنع وقوعاً، بمعنى أنه يمكن أن يتحقق ويوجد ذهناً، ولكن لعدم تحقق ظروف وجوده خارجاً، أو عدم وجود علة تحققه فهو معدوم .

والعدم السرمدي: الممتنع ذاتاً ووقوعاً، وهو الذي لا وجود له البتة.

١ ـ العبارة من قوله: (يختص به... إلخ) تأكيد التخصيص والتخصص، وأنّ التعيين الأول لهذا المدد بالنسبة للنبي وليس فيها تعييناً ثان غير الأول، وأنه مدد خاص به والله .

٢ ـ هما: أنه لا يجوز أن يأتيهم ما ليس منهم، ولا أن يذهب عنهم ما هو منهم.

٣ ـ لو قلنا بجواز أن يأتي له ما ليس فيه، لجاز أن يكون من غير حقيقته، بل هو أجنبي.

الفائدة، ويلزم منه بطلان الإيجاد والخلق؛ لعدم الفائدة، وهذا باطل بالضرورة، فلا بد أن يكون ما يعود إليهم إنما هو منهم [عليهم].

## [انتفاعهم عليه بأعمال الشيعة]

وقد دل الدليل على أن شيعتهم منهم من فاضل طينتهم وعجنوا بماء ولايتهم (۱)، وجميع الأعمال الصالحة فرعهم ومن ولايتهم کان فإذا عَمِل العامِل من الشيعة عملاً لهم، أو دعا لهم، أو صلّى عليهم، كان ذلك مدداً لهم في كل رتبة بما يناسب لها، فهم ينتفعون بأعمال شيعتهم، ولا يلزم من ذلك أنهم: كيف يستمدّون مما ليس لهم؟ ؛ لأن أعمال شيعتهم منهم ولهم،

۱ ـ بمعنى أنهم من شعاع أنوار طينتهم؛ عن أبي عبد الله عليه قال: «شيعتنا جزء منا، خلقوا من فضل طينتنا...الخبر». أمالي الطوسي: ص ۲۹۹ م ۱۱ ح ۳۰، بشارة المصطفى: ص ۳۰۳.

وعن أبي جعفر عليه قال: «إنما سُموا شيعة لأنهم خُلقوا من شعاع نورنا». مشارق أنوار اليقين: ص ٦٥، ونحوه في: مختصر البصائر: ص ١٣١ ح ٢، تأويل الآيات الظاهرة: ص ١٢١، المناقب (للعلوى): ص ١١٤، بحار الأنوار: ج ٢٦ ص ٢٩١ ح ٥١.

وعن أمير المؤمنين عالمي في حديث قال: «خُلقنا من نور الله، وخُلق شيعتنا من شعاع نورنا، فهم أصفياء أبرار أطهار متوسمون، نورهم يضيء على من سواهم كالبدر في الليلة الظلماء». في بحار الأنوار: ج ٢٥ ص ٢١ ح ٣٢.

كل ما عند المؤمن من الصالحات يرجع إليهم عليه كما في الزيارة الجامعة: «إِنْ ذُكِـرَ الْخَيْرُ كُنْتُمْ أُوّلَهُ وَأَصْلَهُ وَفَرْعَهُ وَمَعْدِنَهُ وَمَأْوِيهُ وَمُنْتَهَاهُ».

وعن أبي عبد الله: «نحن أصل كل خير ومن فروعنا كل بر». الكافي: ج ٨ ص ٢٤٢ ح ٢٣٦. وعنه عليه الله: «نحن أصل الخير، وفروعه طاعة الله». بصائر الدرجات: ص ٥٥٦ ح ٢.

ولهذا كانت ذنوب شيعتهم عليهم، ولا يلزم منه ﴿وَلاَ تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ وَازِرَةٌ وِزْرَ اللهِ مَنه منهم وصفتهم والأعمال أخْرَى ﴾؛ لأن أوزار شيعتهم عليهم (١)؛ لأنهم منهم وصفتهم والأعمال صفات العاملين، وصفة الصفة صفة (٢).

١ ـ يعني به أن هذا لا يخالف الآية؛ فإن أذنب الشيعة فهم عليه يتحملون وزرهم والشفاعة لهم، بمعنى أن حسابهم عليهم؛ لأنهم محسوبون عليهم وأنهم من أتباعهم، وهذا من الامتنان والتفضل منهم عليهم على مواليهم وشيعتهم.

٢ ـ ولا يعني ذلك أن نتصور أن الأئمة عليه يقترفون الأعمال المشينة ـ حاشاهم ذلك ـ وأن ما يقوم به شيعتهم من ارتكاب المعصية هو من صفاتهم، لا ـ حاشاهم ـ بل هو بمعنى: أن ما يرتكبه شيعتهم يُحسب من قبل أعدائهم عليهم، كما أن الولد لو أخطأ يحسب خطؤه على أبيه أو عائلته وعشير ته.

ولو قيل غير هذا، قلنا: هل يلزم من ارتكاب الإنسان للمعصية وفعله للقبيح ونسبته له أن يُنسب ذلك القبيح أيضاً إلى الله تعالى؛ لأنه هو خالقه وهو مبدأه؟! تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً. ويؤيد ذلك قوله تعالى: ﴿مَا أَصَابَكَ مِنْ حَسَنَةٍ فَمِنَ اللّهِ وَمَا أَصَابَكَ مِنْ سَيّئَةٍ فَمِنْ نَفْسِكَ ﴾. وفي القدسي في الكافي: ج ١ ص ١٥٢ ح ٦: «ما أصابك من خير فمني، وما أصابك من سيئة فمنك»؛ لأن الإنسان وإن صرف عمره في سبيل الطاعة والرضوان واجتنب دهره عن طريق المعصية والطغيان فهو بعد لم يأت بما يكافئ نعمة وجوده وخلقته [على أن ما يفعله الإنسان من الخير فهو من الله تفضلاً منه عز وجل على عبده، وإحساناً منه إليه] فكيف يستحق بعمله نعمة أخرى!!

(وما يفعله من سيئة [أعم من المعصية] فمن نفسه لكونها فاعلة لها وجالبة إياها، أما المعصية فلصرف النفس عنان القدرة القادرة على الطاعات والمعاصي إلى سبيل المعاصي، وأما البلية فلاستجلاب النفس إياها بارتكاب المناهي. بل (لأن تسبيب الأسباب، وتمكين المكلف، وخلق الآلات، والهداية إلى الخير جميعاً من الله تعالى، وإن كان اختيار الخير

نعم، هذا في المقام الذي يجتمعون فيه مع شيعتهم (١) وأما ما يفارقونهم فيه من المقامات العالية التي لا يصل إليها الشيعة فلا ينتفعون فيه بأعمال الشيعة (٢).

نعم، ينتفعون في كلّ مقامٍ بأعمالهم فهم في كل حالٍ وفي كلّ مقام: ﴿ بَالْ عِبَادُ مُكْرَمُونَ \* لاَ يَسْبِقُونَهُ بِالْقَوْلِ وَهُمْ بِأَمْرِهِ يَعْمَلُونَ ﴾ (الله عَبَادُ مُكْرَمُونَ \* لاَ يَسْبِقُونَهُ بِالْقَوْلِ وَهُمْ بِأَمْرِهِ يَعْمَلُونَ ﴾ (الله عَبَادُ الله في الخُلد أعلامه).

**→** 

من العبد [كما قال الميرزا الشعراني] ، إذ لو لم تكن الأسباب لم يقدر على الحسنة أصلاً، وأما السيئة من حيث هي سيئة فليست من الله تعالى، وإن كان تسبيب أسبابها وإقدار المكلف عليها منه تعالى كأسباب الطاعة والحسنة، إلا أنه تعالى لم يخلق الآلات والأسباب للسيئة بل خلقها للحسنة، وإنما صارت سيئة بسوء اختيار العبد.

وبعبارة أخرى: أن الفائض منه تعالى الوجود وهو خير محض، وكون السيئة شراً إنما هو من جهة العبد فقط، حيث صرف ما يمكن أن يُصرف في الحسنة في السيئة). انظر: شرح أصول الكافي (للمازندراني): ج ٤ ص ٢٧٨\_ ٢٧٩.

ا -هذا لا يعني أن المعاصي والذنوب والصفات العصيانية من صفاتهم - حاشاهم ذلك - وإنما هو من شأن غيرهم المنتسب إليهم، وإنما هم عليه يتحمّلون تبعات شيعتهم وما ارتكبوه من أخطاء - كما قلنا - فالوالد (مثلاً) قد يتحمل ما يقوم به ولده، وهذا لا يعني أنه قد قام بما قام به الولد، أو يقوم بما يقوم به .

٢ ـ في مقاماتهم الحقيقية وعصمتهم ويقينهم عليه ، والتأثير هو في مرتبة عالم الشهود في مقام ظاهرهم ومظاهرهم بنشر فضائلهم في هذا العالم وتعزيز الولاية لهم .

٣ ـ شرح الزيارة الجامعة الكبيرة: ج ١ ص ٧٩ ـ ٨٣ في شرح قوله: «وَرَحْمَةُ اللهِ وَبَرَكاتُهُ».

وقال السيد كاظم الرشتى (رضوان الله عليه):

اعلم أنَّ العلماء اختلفوا في أنَّ الصلاة على النبي وَلَيْكُنَا هل تكون سبباً للزيادة في رتبته أم لا؟

فبعضهم قال بالأول؛ لأنها دعاء، فإذا لم يُستجب فلا فائدة في ذلك، فيكون لهذا التأكيد الأكيد والحث البليغ في الصلاة عليه وآله عبثاً، وهو غير معقول. وبعضهم قال بالثاني؛ لأنَّ الله سبحانه أعطاه فوق ما يتحمّله ممكنٌ، فلا محل للزيادة.

والقول الأول أوجه من جهة اللفظ والصورة (١١)، وإن كان في الحقيقة غير موجّه $^{(1)}$ .

والوجه الثاني لا وجه له لفظاً (٣) ولا معنى (٤) ولا حقيقة (٥)، بل هو من فضول المقال، وأسخف الأقوال.

١ ـ أي: في المرتبة الظاهرية الخارجية في مرتبة عالم الشهود كما تقدم.

٢ ـ لأن النفع ظاهريٌّ لا يصل إليهم عليُّه حقيقة، ولا يزيد في مراتبهم ومقاماتهم ظاهراً.

٣ ـ من حيث أنه ينفي النفع الظاهري وقد أثبتناه لهم على ، وأيضاً ينفي النفع بحسب المعنى الذي فُسر به لفظ (الصلاة على النبي النبي المعنيه المتقدمة، وأيضاً ينفي النفع الحقيقي الذي يصل إلى حقائق مراتبهم ومقاماتهم على فيما تقدم بيانه لأعماق معاني (الصلاة على النبي النبي الحقيقية والعرفانية؛ وهذا هو السبب الذي استدعى السيد الملكة للتسخيف بهذا الرأى .

٤ ـ من حيث المعنى والتعريف اللغوي للصلاة والذي تقدم ذكره في المبحث الأول.

٥ ـ من جهة التعريف والشرح الحقيقي لمعنى الصلاة والذي تقدم تفصيله.

وقولهم: (إنَّ الفائدة ترجع إلينا) فذلك خارجٌ عن حقيقة اللغة، لأنَّ الصلاة دعاءٌ وطلبٌ لشخص، كيف يتناول غيره (١) كأن تقول: أعط زيداً، فإنه لا يتناول العطاء لعمرو، فإن كان من جهة التعبّد فذلك لا يكون إلاّ لأمر واقعي ذاتي حقيقي (٢)، وما قالوا إنّ الأمر الفلاني تعبّدي [فإن] أرادوا بأن أفهامنا لا تُدركه فله وجهٌ، وإن أرادوا أنه لا حكمة له في الخارج أصلاً فهو محض مجازفة (٣)، فذلك ينافي حكمة الحكيم القادر العليم.

\_\_\_\_

١ ـ أي غير المدعو والمطلوب له.

Y ـ أي: إذا قلنا: إن المراد من هذه الكلمة التي هي في حقيقتها دعاء للنفس وليس للغير وذلك من باب التعبد، فالتعبد لا بد أن يقوم على أمر ذاتي حقيقي، فتكون هذه الكلمة (وهي صيغة الصلاة) في ذاتها وحقيقتها لها قابلية لأن تشمل النفس كما تشمل الغير، فيأتى التعبد من هذا الباب.

أما لو لم تكن هناك قابلية حقيقية ذاتية في نفس الكلمة فلا يمكن أن يتعبد الشارع (نفس المصلي) بها في هذا المورد. فإن كان تناول العطاء (لعمرو) لجهة التعبد فليكن لـ(زيد) أيضاً لجهة التعبد؛ لأن التعبد لا بد أن يكون على أمر واقعي، كما أنها لا تكون على أمر وهمي غير حقيقي . وهذه الكلمة (أي: صيغة الصلاة) في واقعها لها قابلية شمول (عمرو) كما لها قابلية شمول (زيد).

٣- لأنه بمنزلة العبث وما لا فائدة له، وهذا يكون إذا قيل: لا يلزمنا الالتزام به ولا نحتاج إلى دليل عليه؛ لأننا نريد في ذلك دليل على شمول الفائدة والعطاء (لزيد) كما (لعمرو)، وما ذلك لأن الشارع له حكمة واقعية في أمورنا التعبدية في الخارج، ولكن الشارع تعبدنا بهذا الأمر (وهو الصلاة) ونحن لا ندرك حقيقة وملاك هذا الطلب الإلهي في واقعنا الخارجي، وعدم إدراكه لا ينفي وجود تلك الحكمة.

#### [تفصيل السيد هيسن في المقام]

وأنا أقول: الذي يقول إنَّ الصلاة تكون سبباً للزيادة في مقامهم ومرتبتهم في ذاتهم وحقيقتهم وهويّتهم فقد أتى بالكلام الباطل المجتث الزائل: لأنّ الخلق [بالنسبة إلى] (الحقيقة المحمّدية) إذا كانوا من أشعة أنوارها، ومن عكوسات آثارها، فأي تأثير للشعاع في المنير؟ وقد بيّنًا أن الشعاع لا ذكر له في حقيقة المنير بحال من الأحوال، إذ لا ريب أنّ التعيّنات المتأخرة بالذات (۱) لا ذكر لها عند التعيّن الأول (۲)، فلا تأثير، ولا تكون صلاتهم (۳) سبباً لزيادة مرتبته في مقام ذات الحقيقة المحمّدية.

والذي يقول: إن الصلاة لا تؤثّر أصلاً فقد أفرط في المقال أيضاً، نعم إنّما تؤثر الصلاة في زيادة شوكتهم وسلطانهم ونورهم (٤)، والشوكة والسلطان في المقام الأدنى دون مقام الذات (٥)، ألا ترى أن شوكة الشجرة (٢) تزيد بالورق، مع أنّ الورق يستمد منها ويأخذ عنها، وشوكة الشمس تزيد إذا أشرقت على مرايا صافية، أو بلّورة صافية، ويعظم ظهورها

١ ـ وهي باقى الموجودات غير الصادر الأول (الحقيقة المحمدية) والمستمدية المستمدية المستم

٢ ـ وهو الحقيقة المحمدية (الصادر الأول) وَلَنْكُمُ اللَّهُ .

٣ ـ صلاة المصلين من سائر الناس سوى آل محمد والمستنفية (الحقيقة المحمدية).

٤ ـ في ظاهرهم ومظاهرهم من قوة تأثيرهم وإظهار ولايتهم وحكمهم وإمامتهم .

٥ المقام الأدني هو مقام الظاهر والمظاهر .

٦ ـ أي عظمتها وقوتها وهيبتها ونظارتها .

١٨٠ ..... شرح الصلاة على محمد وآله في مدرسة الشيخ الأحسائي

ويزداد نورها وسلطانها، مع أن الشعاع لا تأثير له في مقام ذات الشمس.

فالذي ينكر الفرق الواضح بين ظهور الشمس من حيث هي وبين ظهورها في المرايا الصافية في الزيادة (١) فقد كابر وجدانه، وأنكر حسه (٢).

فظهر لك أنّ الصلاة تزيد في مقامهم الظاهر لغيرهم (٣) من عظمتهم وشوكتهم وسلطانهم وعزّتهم الظاهرة لغيرهم في مقام الظهور، لا ذاتهم من حيث نفسها غير الظاهرة لغيرهم (٤)، فإنّها مستغنية إلاّ عن الله [تعالى]، ولا تترقّى ولا تزداد إلاّ بأعمالهم الذاتية من أنحاء التوجهات من الذاتية الحقيقية (من التوحيد، ومشاهدة الأسماء والصفات، وظهور التجليات، وسائر الحالات الذاتية الحقيقية)(٥).

١ ـ من حيث هي ضوء الشمس أو صورتها المنعكسة في المرايا الصافية.

٢ ـ لأن ذلك من الأمور البديهية التي لا يمكن إنكارها، والمسألة ـ فقط ـ تحتاج إلى تصور
 حتى يمكن تقبل نتيجتها .

٣ كما أن المرآة لا تعكس ضوء الشمس لنفسها؛ لأنها لا تستفيد منها وإنما يستفيد منها من حُجب عنه ضوء الشمس المباشر (مثلاً) هذا من حيث الظاهر، وكذلك صلاة المؤمنين عليهم عليهم عليهم عليهم عليهم بمعنى أنها تنعكس إليهم مرتدة على غيرهم ليستفيد منها.

عـمن حيث ذات محمد وآل محمد عليه بنفسها الظاهر لهم دون غيرهم، كقول النبي علي النبي علي النبي النبي علي الله وأنت، ولا يعرف إلا الله وأنت، ولا يعرفني إلا الله وأنت، ولا يعرف إلا الله وأنا».

٥ ـ هنا ضرب السيد ﴿ عَلَى مثالاً نذكره ونعلَّق بين معقوفتين على بعضه؛ لتقريب الفكرة.

**→** 

- والتصور والإخطار [خاص] للمذكور من حيث هو مذكور [وهو معيّن ومحدّد] ؛ لأنّ التصور لا يكون إلا بالتميّز والتحديد وهو شخص المذكور عن غيره، فالمذكور من حيث هـو مذكور تحديد، وهو لا يجوز على الله [تعالى].
- فالذكر إذن هو التوحيد الذاتي [بمعنى أن لا يكون الذكر تحديداً ولا تركيباً وتشخيصاً له تعالى، لأنه لا يجوز تحديده وتشخيصه؛ ولأنه متشخص بوجوده]، و [من الذكر أيضاً] الإقبال السري الحقيقي إلى جهة الله سبحانه بلا كيف ولا إشارة [بمعنى أنّ الذكر عبارة عن الإقبال الباطن المعبر عن التوجّه بجميع الجوارح إلى الله تعالى بلا تكييف وبلا تحديد مكانٍ يُشار إليه فيها.
- وقال الإمام الصادق علم : « فكيف أصفه بكيف وهو الذي كيف الكيف حتى صار كيفا، فعرفت الكيف بما كيف لنا من الكيف، أم كيف أصفه بـ(أين) وهو الذي أيّن الأين حتى صار أيناً، فعرفت الأين بما أيّن لنا من الأين» [التوحيد (الصدوق): ص ١١٥].
- وقال الإمام الرضا عليه : «أيّن الأين بلا أينٍ، وكيّف الكيف بلا كيف، فلا يُعرف بكيفوفة ولا بأينية». [الكافي: ج ١ ص ٧٨ ح ٣].
- و [الذكر الموجب للترقي] هو العمل الذاتي، والتجلي الحقيقي، وما عدا ذلك فليس مما يوجب الترقى في عين الذات .
- فإن قلت: إن العمل كيف يكون ذاتياً وهو أثر فعله [أي فعل الله (عزّ وجلّ)] ولا يكون ذلك [الأثر] إلا بفعله، والفعل ليس عين حقيقة الذات [لأن لازم الفعل أن تكون هناك حركة، وذاته تعالى منزهة عن الحركة، بمعنى أن ظاهر فعله تعالى مختلف عن ذاته، فهو خالق،

والخَلق من صفاته تعالى ، والمخلوق هو فعل من أفعاله تعالى ، وليس المخلوق عين ذات الخالق]؛ لأنه حركة والذات منزهة عنها، وقد قال أمير المؤمنين روحي له الفداء وعليــه آلاف التحية والثناء: «إن الفعل ما أنبأ عن حركة المسمى الالفصول المختارة: ص ٩١)، فالفعل إذا كان حركة فكيف يجرى في الذات وكيف يكون العمل ذاتياً؟

قلت: الفاعل إذا كان قديماً [وهو الذي لا أوّل له، ولم يكن معـدوماً]فلاريب أن فعله حادثٌ [بمعنى : مخلوق، وهو] غيره [أي: غير القديم (غير الذات)] ؛ لما ذكرت بعينه [من أنه قديم]، وأما إذا كان الفاعل حادثاً فهو له فعلان:

[الأول] فعلُّ: هو أثر لادخل لذاته فيه [بمعنى أنه ليس من مقتضى ذاته تعالى بحيث أنه ضروري الوجود كذاته تعالى ].

[الثاني] وفعلُّ: هو قبول الوجود والكون [وهو] من مبدأه [بمعنى أنَّه يقبل أن يكون ويُوجد] وهو [أى الفاعل الحادث] إن وُجد وإن فعل [فوجوده وفعله] حين تَعلَّق الوجود والكون به، وذلك الفعل [من الفاعل القديم] لتمام ذاته وهو قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئاً أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ﴾ والضمير الفاعل (أنت)، وهو المُكوِّن، ولذا تـرى الضـمير فـي (يكون) راجعاً إلى الشيء، ففيه قابلية، وقابليته من ذاته، فهو يفعل الفعل الذي هو ذاتــه [وليس هو من ذاته].

ولذا قلنا: إن المفعول هو (فاعلُ) فعل (الفاعل) [فـ(كُن) هـو الفاعـل، وفعلـه (يكـون) وهـو المفعول]، وهو مقتضى الصيغة اللفظية، والمعنى على طبقها.

وهذا [هو] مرادنا من الفعل الذاتي وهو عبارة عن التجلي [الذي هـو الظهـور فـي مكـان دون خلو المكان من المتجلى، والمقصود هنا ظهور ما كان موجوداً في (كن) ويتمثل ظهوره في (يكون) ] وقبوله الذي هو المظهر، و[الذي يرادف] المحل، والعين الثابت، ولكلُّ اصطلاحٌ [خاص] في التعبير [كما ظهر وبينّاه] ، والمعنى في الكل واحد . ولـيس هـذا

#### [كيف يزداد ون أو ينتفعون عليله ؟]

فترقيات الحقيقة المحمدية (صلى الله عليهم) من أعمالهم الذاتية (۱)، ولما كان الممكن (۲) دائم الإحداث (۳) ودائم الاستعداد (٤)، فالمدد في كل حال لازم، والقبول متحتم، فالحادث في كل حال مستمد (۵)، ولا يكون ذلك إلا بالعمل الذاتي أي بـ (كن فيكون) وهو قوله تعالى: ﴿أَفَعَيينَا بِالْخَلْقِ الْأُولِّ بَلْ هُمْ فِي لَبْسٍ مِنْ خَلْقٍ جَدِيدٍ ﴿ فخطاب (كن) دائم الورود (۱)، وقبول (يكون) دائم التحقق (۷)، وإلى هذا المعنى نظر من قال بالحركة

**→** 

المقام موضع استثناء هذا البحث وإن كان من أصعب ما يرد على العلماء الأعلام. انتهى كلامه. انظر: شرح القصيدة: ص ٥٧٥ ـ ٥٧٦، وفي النسخة حجرية: ص ٣٩٨ ـ ٣٩٨.

١ - إن ترقياتهم عليه في الأصل من خاصياتهم وذات أعمالهم وما يقومون به وليس من أعمال غيرهم، وإنما يستفيدون من أعمال غيرهم من باب انتفاع الشجرة بالورق.

٢ ـ هو كل ما يحتاج إلى علّة (وهو الموجود) في وجوده، وهو غير واجب الوجود (وهـو الله)
 (سبحانه وتعالى) الذي هو ذاتي الوجود، ومستقل بوجوده .

٣ ـ الحدوث هو الإيجاد والتغير، ويعني به هنا أنّ ترقّيهم عليه مستمر .

٤ ـ الاستعداد هو القابلية لقبول الإيجاد والتغيّر (وهو الترقى والزيادة هنا).

مكتسب ومستفيد يزداد ويترقى، وبما أن أهل البيت عليه من الممكنات فهم أيضاً
 دائمي الاستعداد ودائمي القبول للترقى والزيادة بأعمالهم الذاتية وأعمال شيعتهم.

٦-من باب أنهم ممكنات لهم استعداد قبول الزيادة والترقي، وهو ما عبر عنه بقوله: (فالمدد في كل حال لازم).

٧ ـ وهو ما عبر عنه بقوله: (والقبول متحتم).

١٨٤ ..... شرح الصلاة على محمد وآله في مدرسة الشيخ الأحسائي المجوهرية (١).

فكل عمل إذا كان من جهة الإقبال [القلبي] يزداد نوراً وبهاءً، ويوجب زيادة في الذات والحقيقة.

فالممكن الحادث دائم الحركة والزيادة في ذاته، إما متصاعداً إلى ما لانهاية له [وإلا] فمن تساوى يوماه فهو مغبون، وإما متنازلاً إلى ما لا يتناهى

١ ـ الحركة الجوهرية: اصطلاح فلسفى ابتكره الملا صدرا رط المنافق في الحكمة المتعالية.

ولتوضيح هذه المبنى نقول: لا ريب أن للتفاحة (مثلاً) أعراضاً وأوصافاً تعرض عليها، كاللون فيقال: (تفاحة حمراء) ، والحجم فيقال: (تفاحة كبيرة) وهكذا، وتلك الأعراض تفتقر إلى جوهر تحلّ فيه، بحيث لولا وجود وتحقق جوهر التفاحة لما ثبتت تلك الأعراض له .

وإذا اتضح ذلك نقول: ذهب جميع الحكماء إلى تحقق الحركة في أعراض الشيء في الجملة، كتغيّر لون التفاحة تدريجاً، ويسمّى بالحركة الكيفيّة، وتغيّر حجم التفاحة تدريجاً ويسمّى بالحركة الكميّة، وتغيّر التفاحة في وضعها ويسمّى بالحركة الوضعيّة.

والسؤال هو: هل هناك حركة وتغيّر تـدريجي ثابت لجـوهر التفاحـة وراء الحركـة والتغيّر الحاصل في أعراضها أم لا؟

ذهب الملا صدرا و الله الله الله المحركة وتغيّر في جوهر التفاحة، وتسمّى بالحركة الجوهريّة، بينما ذهب آخرون إلى إنكار ذلك، وحصروا الحركة في الأعراض فقط، وقدّم الملا صدرا الله براهين على إثبات وقوع الحركة في الجوهر، ومن أوضحها محاولة إثبات الحركة الجوهريّة عن طريق ثبوت الحركة في الأعراض، باعتبار أن العرض ثابت في وجوده للجوهر، وليس له حقيقة مستقلة وراء حقيقة الجوهر، كما حاول استنطاق بعض الآيات القرآنية للتدليل على نظريّته، ومنها: قوله: ﴿وَتَرَى الْجِبَالَ تَحْسَبُهَا جَامِدَةً وَهِي تَمُرُّ مَرِّ السِّحَابِ ﴿ وقوله: ﴿ بَلْ هُمْ فِي لَبْس مِنْ خَلْق جَدِيدٍ ﴾.

فمن كان يومه الأول أحسن من الثاني فهو ملعون، كما ورد في الحديث (۱). وهذا التصاعد والتنازل يكون بالمدد (۲)، وهو يكون بالعمل وهو قوله تعالى: ﴿كُلاَ نُمِدُ هُؤُلاَءِ وَهُؤُلاَءِ مِنْ عَطَاءِ رَبِّكَ وَمَا كَانَ عَطَاءٌ رَبِّكَ مَحْظُوراً ﴾ فالذي يقول إن الحقيقة (المقدسة) المحمدية والمناه لل تترقى بعد وإنما بلغت حداً لا تبلغ الزيادة فكلام شعري (۱)، إلا أن ينكر حدوثها

١ ـ محاسبة النفس (للكفعمي): ص ١٥٠.

وعن أبي عبد الله عليه قال: «مَن استوى يوماه فهو مغبون، ومن كان آخر يوميه شـرهما فهـو ملعون، ومن لم يعرف الزيادة في نفسه كان إلى النقصان أقرب، ومن كان إلى النقصان أقرب فالموت خير له من الحياة». معاني الأخبار: ص ٣٤٢ ح ٣.

وعن أمير المؤمنين عليه: «من اعتدل يوماه فهو مغبون، ومن كانت الدنيا همته كثرت حسرته عند فراقها، ومن كان غده شراً من يومه فمحروم، ومن لم ينل ما يسرى مسن آخرته إذا سلمت له دنياه فهو هالك، ومن لم يتعاهد النقص من نفسه غلب عليه الهوى، ومن كان في نقص فالموت خير له». معاني الأخبار: ص ١٨٩ ح ٤، الأمالي (للطوسي): ص ٢٥٥ المجلس ١٥ ح ٣١.

إن المدد الإلهي يتعين من مطلق الفيض الذاتي، فيصل إلى العقل الأول والمُكنّى عنه بالقلم، ثم اللوح، ثم إلى العرش، ثم إلى الكرسي، إلى أن يصل إلى المعدن والنبات والحيوان، وأخيراً ينتهي إلى الإنسان، وبذلك ينتهي المسير في قوس النزول كما في قوله تعالى: ﴿ثُمِّ رَدَدْناهُ أَسْفَلَ سافِلينَ ﴾. بعد ذلك يأخذ بالترقي في قوس الصعود إلى أن يصل إلى الصادر الأول وهو الحقيقة المحمّدية على ودلالة ذلك النزول والصعود هو قوله: ﴿يُدَبِّرُ الأَمْرَ مِنَ السِّمَاء إلى الأَرْضِ ثُمَّ يَعُرُجُ إلَيْهِ ﴾.
 عوله: ﴿كَما بَدأَكُمْ تَعُودُونَ ﴾ وقوله: ﴿يُدَبِّرُ الأَمْرَ مِنَ السِّمَاء إلَى الأَرْضِ ثُمَّ يَعْرُجُ إلَيْهِ ﴾.
 إشعار منه رَالله التقليل من قيمة هذا الكلام؛ لأنه ليس له مطابقته للدليل والبرهان منطقياً.

المجمد والله في مدرسة الشيخ الأحساني محمد واله في مدرسة الشيخ الأحساني و يقول: إنه الواجب القديم!! تعالى الله عما يقولون علوا كبيراً (١). وهو التعيّن الأول (٣) مقابلاً للتجلى الأول،

١ ـ للملازمة المُشار إليها بين الحدوث ودوام الحركة، إذ أن كل حادث متحرك، تعالى الله عن ذلك عُلواً كبراً.

٣ ـ بيان ذلك من خلال عدّة أمور:

ب) ـ أن تعقل الذات الواجبة من العاقل، ويستلزم تجرّدها عن تعيّنها؛ لأن التعقّل لا يتحقق إلا بتجرّد المعقول، وقد تبيّن وعرفت استحالة تجرّدها، وحينئذ يستحيل أن تكون الذات معقولة لشيء من العقول.

جـ) ـ من الأمرين المتقدمين يتضح لنا أنّ للذات الواجبة مرتبة لا يمكن عقلاً فرض التعيّن لها، ويُصطلح عليها عُرفاً بـ (مقام لا إسم ولا رسم) والمُعبّر عنها (غيب الغيب) أو (الهويّة المطلقة) وهي المرتبة التي تُشير إليها بعض الأخبار، ففي رواية سلمان عضف حديث قدوم الجاثليق المدينة مع مائة من النصارى إلى أمير المؤمنين عليه سأله: أخبرني، عَرَفْتَ الله بمحمد أم عَرَفْتَ محمداً بالله (عزّ وجل)؟ فقال عليه: «ما عَرَفْت الله بمحمد الله وعرض، ولكن عَرَفْت محمداً بالله (عزّ وجل) حين خلقه وأحدث فيه الحدود من طول، وعرض،

لابد من حمل الحدوث هنا على الحدوث الذاتي لا الزماني، فإن الزماني: هو مسبوقية الوجود بالعدم الزماني، (أي أن الحادث زماناً تقد م عليه ما أصبح الآن معدوماً زماناً)
 كمسبوقية اليوم بالأمس (أي أن اليوم كان مسبوقاً بالأمس وهو اليوم الذي كان قبله). أما الذاتي: فهو مسبوقية الوجود بالعدم في مرتبة ذاته، كمسبوقية عالم المادة بعالم العقل.

أ) ـ أن الذات الواجبة المقدّسة ظاهرة بمظاهرها وآثارها، وحينئذ يستحيل أن تتجرد الآثار عن تعيّنها، وإلا لزم سلب الشيء عن نفسه، بخلاف الطبائع الإمكانيّة القابلة للتّعيّن كالإنسان والحصان وغيرهما، فإنها قابلة للتجرد عن مشخّصاتها وتعيّناتها .

فالحق [تعالى] دائم التجلي (۱)، وهو [وَالْبَيْنَةُ] دائم القبول (۲)، وهذا معنى الزيادة (۳)؛ لأن كل تجل يورث إشراقاً زائداً أوْجَبَ صَقَالَة المظهر فتُوجب زيادة الظهور، كما تشاهد في المرآة إذا أشرقت عليها الشمس تزيد في صقالة المرآة، فالظهور دائماً في الزيادة، فلا وقوف للممكن بحال أبداً (٤). ولذا قلنا: إن الجامد لا يوجد في الكون، والأشياء كلها مشتقة (٥)،

**→** 

فَعَرَفَت أَنه مُدَبَّرٌ مصنوع باستدلال وإلهام منه وإرادة كما ألهم الملائكة طاعته و عـرّفهم نفسه بلا شبه ولا كيف). التوحيد: ص ٢٨٦ ـ ٢٨٧ ب ٤١ ح ٤.

وبالحقيقة المحمّدية والطُّنَّةُ يتحقق تجلّي الذات وظهورها وهو الذي عبّر عنه (التجلي الأول).

١ ـ ويتعيّن في ظهوره تعالى عن طريق مرتبة الحقيقة المحمدية الله أو المرتبة الأحديّة.

٢ ـ فالفيض الإلهي مستمر في العطاء لا انقطاع له، وقد سُئل زين العابدين عليه: ما بال المتهجدين بالليل من أحسن الناس وجها؟ قال: «لأنهم خلوا بالله فكساهم الله من نوره» عيون أخبار الرضا: ج ٢ ص ٣٥٤ ب ٢٨ ح ٢٨.

٣ ـ بترقّي الحقيقة المحمدية ويكل وتكاملها في مقام الذات.

٤ ـ فكل تجل لله (عز وجل) هو غير الأول، ومن هذه التجليات المتجددة تصير عنده ولي التي سبقتها.
 زيادة، وكل واحدة هي غير تلك الأولى التي سبقتها.

٥ ـ الشيء لا يخلو من حالتين: إمّا أن يكون:

جامداً: وهو الذي لا حركة له بل هو سكون. أو مشتقاً: وهو المتحرك الذي لا سكون له، وبناءاً على قاعدة أن (كل ممكن حادث هو متحرّك في ذاته) فلا مجال لسكون الأشياء

والمعنى لا وجود له أصلاً (١)، والأشياء كلها معربة (٢) متغيرة بتغير العوامل، وورودها وعروض العوامل دائم التحقق (٣)، والتغيير في كل الأحوال حاصل ، والظهور ـ أي ظهور التغيير ـ ثابت للذي فتح الله عين بصيرته ومن عليه معاينة الأشياء ومشاهدتها من قوله ملي (١٤).

### [أصحاب القلوب (الحيّة) يعلمون بالزيادة والانتفاع]

نعم قد يخفى على بعض المحجوبين المغلوب عليهم بالشهوات وملاحظة الإنيّات (٥) فيزعمون أنه [والمُعْلَمُ المهادي أو أنه الجامد، وقد قال الله

**→** 

وعدم حركتها. وعليه فالمقصود في المقام هو أن الأشياء قابلة للتغيير والتغير، ومنها مقام النبي ومقامات أهل بيته؛ لأن فيهم قابلية تلقى الزيادة والفائدة.

١ ـ يعني به المعنى الجامد ذاته، وهو الذي عبر عنه أيضاً أنه لا يوجد في الكون.

٢ ـ المعرب هو ما يتغير بسبب دخول العوامل عليه، بخلاف المبني الذي يلزم طريقة واحدة، فالمعرب هو عينه المشتق هنا، والمبني هو الجامد، والمقصود هو ما تقدم من أن الأشياء متغيرة دائمة التغير والحركة والزيادة.

٣ ـ استناداً إلى قاعدة أن (كل ممكن حادث فهو دائم الحركة في ذاته).

3 - لم أقف عليه في مصادرنا الحديثية، لكن نقله المجلسي في شرحه على (من V يحضره الفقيه) بالفارسية (لوامع صاحبقراني): V - V - V - V الفقيه) بالفارسية (لوامع صاحبقراني): V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V - V -

وجاء بلفظ: «اللَّهمّ ارنا الحقائق كما هي» في عوالى اللئالى: ج ٤ ص ١٣٢ ح ٢٢٨.

٥ ـ الإنيّات جمع (إنّيّ) وهو مصدرٌ صناعي من (إنّ) ومعناه: (وجود أو وجودات) الأشياء .

تعالى: ﴿وَتَرَى الْجِبَالَ تَحْسَبُهَا جَامِدةً وَهِي تَمُرُ مَرِ السِّحَابِ صَنْعَ اللَّهِ الَّذِي أَتْفَنَ كُلَّ شَيْء إِنَّهُ خَبِيرٌ بِمَا تَفْعَلُونَ ﴾ فالحقيقة المقدسة المحمدية اللّذِي أَتْفَنَ كُلَّ شَيْء إِنَّهُ خَبِيرٌ بِمَا تَفْعَلُونَ ﴾ فالحقيقة المقدسة المحمدية دائمة الترقي والزيادة في كل حين وآنٍ وكل مكان وزمان، وفي كل حال على كل حال وبكل طور، ولكن زيادة مقامهم لا تظهر لما عداهم لقصور ما عداهم عن مشاهدة مقاماتهم الذاتية (۱۱)، فالذي ظهر للناس وسائر المخلوقات وجه واحد من وجوه سلطانهم، والخلق يتفاوتون على حسب قوة مشاعرهم وضعفها في ظهور تلك الحقيقة الظاهرية لهم، فمرة يراها مخفية، ومرة يراها ظاهرة بظهور ضعيف، ومرة يراها ظاهرة بظهور قوي، فالذي يظهر للخلق يوم القيامة على منبر الوسيلة هو الذي كان ظاهراً في فالذي يظهر للخلق يوم القيامة على منبر الوسيلة هو الذي كان ظاهراً في على الإبصار كما ينبغي، فلما تفوت في الآخرة من قوله تعالى: ﴿لَقَدْ كُنتَ على الإبصار كما ينبغي، فلما تفوت في الآخرة من قوله تعالى: ﴿لَقَدْ كُنتَ على غَفْلَةٍ مِّنْ هَذَا فَكَشَفْنَا عَنكَ غِطَاءكَ فَبَصَرُكَ الْيُومَ حَدِيدٌ ﴾، والغفلة عن غَفْلَةً مِّنْ هَذَا فَكَشَفْنًا عَنكَ غِطَاءكَ فَبَصَرُكَ الْيُومَ حَدِيدٌ ﴾، والغفلة عن

١ ـ احتجاب مقاماتهم عليه ينشأ من عاملين:

أً)ـ حجاب ظلماني: ويتحقق بانشغال الإنسان بنفسه ووجوده الذي يحجبه عن رؤية الحقيقة .

ب) حجاب نوراني: ويتحقق نتيجة شدّة نور الحق والحقيقة بحيث يمتنع على الناظر الرؤية، وأنسر ومن ذلك ما جاء في المناجات الشعبانية: «إلهي هَبْ لي كَمالَ الانْقِطاعِ اللّيك، وأنسر أبْصار قُلُوبنا بضِياء نَظَرِها اللّيك، حَتّى تَخْرِق آبْصار الْقُلُوب حُجُبَ النُّور فَتَصِلَ إلى مَعْدِنِ الْعَظَمَةِ، وتَصير آرْواحُنا مُعَلَقة بعِز قُدْسِك)». وهذا نظير امتناع تركيز العين الباصرة في قرص الشمس حين تنظر ؛ بسبب شدة إضاءتها وقوة نورها.

المشاهدة دليل وجود المشهود (۱۱)، فالحالة التي تكون لرسول الله الله الله المساهدة دليل وجود المشهود (۱۱)، فالجنة في درجاتها ومقاماتها ومراتبها هي بعينها موجودة في الدنيا بلا تغيير، إلا أن الأبصار قليلة الإدراك، والقوى عديمة الإحساس، فلا يتوهم مُتوهم أن تغييرات تلك الحالات وظهور تلك المقامات تجددت له المساه وقد تغير في الترقي إليها ـ حاشا وكلا ـ نعم هو يترقى في كل حال بكل طور، إلا أن ذلك التغير وذلك الترقي إليها لا يحس به غيره، وغير ما في مقامه المساه والزيادة حاصلة لتلك الحقيقة لك مما بينا، وتبين مما شرحنا أن الترقي والزيادة حاصلة لتلك الحقيقة المقدسة زيادة [في] أطوار التجلي وأحوالها ولكن تلك الزيادة لا تحصل بصلواتنا عليه (۱۳).

١ -عادةً ما تذكر قاعدتان: الأولى: الغفلة عن شيء لا تدل على عدم وجوده. الثانية: تحقق الغفلة فرع الثبوت والشيئية (أي أن هنا شي موجود فغفل عنه) ، والسيد ناظر لهذا المعنى.

٢ ـ ومنه يُعرف معنى قول النبي ﷺ: «يا علي، ما عرف الله إلا أنا وأنت، وما عرفني إلا الله وأنت، وما عرفك إلا الله وأنا» ـ تأويل الآيات الظاهرة: ج ١ ص ١٣٩ ح ١٨.

وفي رواية: «ما عرفك إلاّ الله وأنا، وما عرفني إلاّ الله وأنت، وما عرف الله إلا أنا وأنت». مشارق أنوار اليقين: ١٧٢.

ومن المعروف أنّ نفوس المعصومين قد بلغت من الصفاء ما يجعلها تدرك حقائق الأشياء، قال تعالى: ﴿وَكَذَلِكَ نُرِي إِبْرَاهِيمَ مَلَكُوتَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَلِيَكُونَ مِنَ الْمُوقِنينَ﴾.

٣ ـ سيتضح الكلام بتتميمه بما بعده وسوف يشير إلى هذا في الصفحة الآتية عند قوله: (وهذا معنى القول بأنَّ فائدة الصلاة ترجع إلينا).

#### [الزيادة الحاصلة في مراتبهم من الصلاة عليهم عليها

نعم تلك الصلاة تزيد في شوكتهم وسلطانهم، وتلك الزيادة [تتجلى] بإصلاح شأننا، وترقّي درجاتنا، وإعلاء مكانتنا، وارتفاع مقاماتنا<sup>(۱)</sup>، وإزالة الكدورات، ولوازم الماهيّات<sup>(۲)</sup>، ودواعي الإنيّات عنّا<sup>(۳)</sup>، فإذا ارتفعت تلك الدواعي والمقتضيات، وظهرت تلك التجليّات والإشراقات<sup>(3)</sup>، فيحصل لنا قابلية حكاية نورهم، وحفظ ما يظهر فينا من ظهورهم، وتكون حالتنا عند ذلك كالبلّورة الحافظة لنور الشمس وإشراقها، والحاملة لآثارها، فظهر بذلك سلطان الشمس ومقاماتها في الإحراق، فإن من دون البلورة لم يكن ظاهراً…، فلولا المرآة لم يكن ظاهراً، وهذا معنى القول بأنَّ فائدة الصلاة

ا ـ فالمنتفع من هذه الصلاة أولاً هو نحن؛ لأنها زيادة في مراتبنا التي هي انعكاس لتلك الأنوار والإشراقات الطاهرة ، فكلما ازدادت تلك الإشراقات لنا وعلينا كلما ازدادت فرحة وبهجة الحقيقة المحمدية وإزداد سروره لأننا نترقى، وفي زيادة سروره والمنا نترقى وفي زيادة سروره والمنا نترقى في مراتبنا التي هي منعكسة من مراتب الحقيقة المحمدية وبهذا يمكن القول بأنه والمنا في مراتبه ولنا أن نسمى هذا ترقى في مراتبه والمنا منا عليه، ولنا أن نسمى هذا ترقى في مراتبه والمنا المنا ا

٢ ـ كالإمكان، والحدوث، والفقر، والضحك، والقيام... مما هو من شؤنات ماهيّة الإنسان.

٣ ـ وأهمها إنيّة الوجود التي هي (أنا) والتي تحجب الإنسان عن رؤية مظاهر النورانية والحقيقة، فمتى ما أراد المرء السفر إلى الوحدة، ومباينة الكثرة وهجرها فعليه أن لا يرى لنفسه وإنيّته وجوداً، بل إنه لا يرى سوى وجود الحق تبارك وتعالى.

٤ ـ وهي إدراك ما قال عنه في صفحة ١٨٩ أنه شيء من مقاماتهم مما يظهر للخلق يوم القيامة
 على منبر الوسيلة.

ترجع إلينا مع أن تلك هي الدعاء لهم فكيف يستجاب في غيرهم!! فإن استجابة ذلك الدعاء لا تكون إلا بإصلاح حالنا، وتزكية نفوسنا، وهو قوله عليه في الزيارة: «وَجَعَلَ صَلَواتِنَا عَلَيْكُمْ وَمَا خَصَّنَا بِهِ مِنْ وِلايَتِكُمْ طيباً لِخَلْقِنَا، وَطَهارَةً لأَنْفُسِنَا، وَتَزْكِيَةً لَنَا، وَكَفّارَةً لِذُنُوبِنَا».

### [النتيجة من كلام السيد ضيئت ]

فإذا تبين لك ما ذكرنا، فهمت أن الصلاة تزيد في درجاتهم، وزيادة درجاتهم لا تكون إلا بزيادة درجاتنا، وفائدة الصلاة ترجع إليهم عند رجوعها إلينا(١).

فالذي قال: إنهم لا يترقون في ذواتهم أخطأ وغلط، والذي قال: إن الصلاة عليهم مما عداهم تكون سبباً لزيادة درجاتهم الذاتية الحقيقية أخطأ وغلط مطلقاً، والذي قال: إن فائدة الصلاة ترجع إليهم مطلقاً أخطأ وغلط، والذي قال: إن فائدة الصلاة ترجع إلى المصلى مطلقاً أخطأ وغلط.

ا ـ روى الشيخ الكليني في الكافي: ج ٢ ص ٣٥٣ في باب (العطاس والتسميت) ح ٤): عن محمد بن يحيى عن أحمد بن محمد بن عيسى عن صفوان بن يحيى قال: كنت عند الرضا عليه فعطس فقلت: (صلى الله عليه) ، ثم عطس فقلت: (صلى الله عليه) ، وقلت له: جعلت فداك، إذا عطس مثلك ـ [يعني من المعصومين عليه] ـ يقال له كما يقول بعضنا لبعض: (يرحمك الله) أو كما نقول؟ قال عليه: «نعم، أليس تقول: صلى الله على محمد وآل محمد؟ قلت: بلي، قال: «ارحم محمداً وآل محمد؟ [ثم] قال: بلى وقد صلى عليه ورحمه، وإنما صلواتنا عليه رحمة لنا وقربة».

### [رأي السيد ضيئت في المقام]

والحقُّ والصوابُ الذي لا يداخلهُ شك ولا ارتيابٌ أنهم عليه يترقون ويزدادون في ذواتهم وهويّاتهم دائم الأبد بلا انقطاع أبداً، وليس لذلك الترقي شيئاً غير أعمالهم الذاتية على ما وصفنا، وأن هذه الصلاة لا تزيد في مقام ذاتهم و[إنّما] (١) ينتفعون بها في مقام عرضياتهم من ظهور شوكتهم وسلطانهم، وشدة ظهور نورهم وأمرهم، ولا يظهر هذا السلطان إلا بتصفية قوابل أولئك المصلين؛ ليظهر فيها إشراق نور صاحب النبوة والولاية المطلقة (١).

## وقال (رضوان الله عليه) أيضاً:

فلما استجاب الله سبحانه لهم هذا الدعاء بهذه المعاني الثلاثة [الوصل والصلة والصلوان] كانوا أولياء الله من العز، ولما كان المحدث دائم التجدد والسيلان زمان بقائه هو عين زمان وجوده، وجب على كل الخلق أن يدعوا لهم بالصلاة؛ ليستقر الكون وينتظم الوجود وإلا لبطل واختل، لأن نظام الوجود متقوم بهم من حيث كونهم أولياء الله، وظهور المعاني الثلاثة التي للصلاة فيهم، وليسوا إلا هذه، فلو فُقد واحدة من هذه الثلاثة لانعدم الوجود

ا ـ في المصدر (ولا) ، ولكن لا يستقيم بها المعنى ولا تصح العبارة، وما أثبتناه أقرب وأصح؛ بقرينة ما تقدم في صفحة ١٩٠ في قول السيد . (نعم، تلك الصلاة تزيد في شوكتهم وسلطانهم، وتلك الزيادة تتجلى بإصلاح شأننا، وترقي درجاتنا، وإعلاء مكاننا...إلخ).
 ٢ ـ شرح القصيدة: ص ٥٧٤ ـ ٥٧٤، وفي النسخة حجرية: ص: ٣٩٧ ـ ٤٠١.

وفسد النظام وبطل القوام، ولذا صلى الله عليهم، وأمر الملائكة بالصلاة عليهم، وأمر الملائكة بالصلاة عليهم، وأمر المؤمنين بذلك فقال (عز وجل): ﴿إِنَّ اللَّهَ وَمَلاَئِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا صَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا تَسْلِيماً ﴾ فإنه سبحانه يعطيهم هذه الثلاثة، والملائكة والمؤمنون يسألون الله إياها لهم، ولذا خص الصلاة، فافهم (۱).

### وقال (رحمة الله عليه) أيضاً:

وأما فائدة الصلاة فترجع الينا بمعني تصلح شأننا و تنير قلوبنا و تصفينا من الادناس كما في الزيارة [الجامعة]: «وَجَعَلَ صَلَواتَنا عَلَيْكُمْ وَما خَصَّنا بِهِ مِنْ وِلاَيَتِكُمْ طِيباً لِخَلْقِنا وَطَهارةً لاَنْفُسِنا وَتَزْكِيَةً لَنا وَكَفَّارةً لِذَنُوبِنا»، فإذا انتفعنا منها ورجعت الفائدة إلينا ينتفعون (سلام الله عليهم) بانتفاعنا، وتزيد شوكتهم و سلطانهم؛ لأنا من شيعتهم المضافين إليهم، المنسوبين لديهم، فنحن لهم وملكهم، فإذا صلحنا صلح ملكهم وسلطانهم، فهذا أقصى ما ينتفعون به، أما سمعت رسول الله والمُنْ يقول: «فإني أباهي بكم الأمم الماضية ولو بالسقط» (٢٠)؟

وأما انتفاعهم بصلواتنا عليهم في رتبة ذاتهم فمحال جداً؛ لأن الشعاع لا يؤثر في حقيقة المنير بحال من الأحوال على سبيل القطع واليقين. نعم،

١ ـ شرح الخطبة التطنجية: ج ١ ص ٥٧٢، جواهر الحكم: ج ٥ ص ٣٤١.

٢ ـ انظر الرواية في صفحة ١٦٩ و ٢٠١.

ينتفعون في شوكتهم وسلطانهم لا غير.

فإذا قلت: إن فائدة الصلاة ترجع إليهم بهذا المعنى صدقت.

وإن قلت: إنها لا ترجع إليهم بذلك المعنى صدقت؛ لا لما قالوا: (من أنهم عليه الله بلغوا رتبة لا تقبل الزيادة عليها وإلا لم يكونوا كاملين! فإذاً لا فائدة في الدعاء لهم إلا ما يرجع إلينا).

فإن هذا كلام ضعيف واستدلال سخيف، فإن الممكن لا يمكن فرض استغنائه عن القديم سبحانه بحال من الأحوال (۱)، وإلا لكان قديماً مثله، هذا خلف، بل الممكن دائم الزيادة، فكلما قَرُبَ وقويَ قويَ افتقارهُ إليه (سبحانه وتعالى) في العطاء، لا تقف هذه الزيادة طلباً وعطاء، إلا إذا انقلب الإمكان وجوباً، وذلك محال وهو قوله تعالى في الحديث القدسي: «كلما رفعت لهم علماً وضعت لهم حلما، ليس لمحبتي غاية ولا نهاية» (۲)، بل عدم انتفاعهم في ذواتهم بصلاتنا لأجل ما ذكرنا؛ لأن مَن سواهم مِن شُعاع أنوارهم، ولا يتصور انتفاع المنير إلا بقوة نوره الذي هو نفس الشعاع، فافهم (۳).

وقال (أعلى الله مقامه) أيضاً:

ومعنى صلاتك على محمد وآل محمد ودعائك لهم: طلبُكَ من الله

١ ـ وهذا ردُّ ورفضٌ للقول بالتفويض، لاحظ الهامش من صفحة ٣٥.

۲ ـ إرشاد القلوب: ج ١ ص ١٩٩ ب ٥٤.

٣ ـ جواهر الحكم: ج ١٣ ص ٤٩ ـ ٥٠ قس (جواب الشيخ محمد بن الحسين البحراني).

تعالى تطهير ذاتك وتنوير سرك وإشراق باطنك؛ لتشييد سلطانهم وتسديد أركانهم، وعلو شأنهم، وظهور شوكتهم.

فالدعاء يرجع إليهم (سلام الله عليهم) لا أنهم ينتفعون بدعاء شيعتهم في حقائقهم وذواتهم وإمداداتهم الذاتية من الله (عز وجل) كما يظهر من إطلاق كلام من قال بالانتفاع، لا لأن ذواتهم وكمالاتهم (صلوات الله عليهم) بلغت حدا لا تقبل الزيادة، فإن الله سبحانه أكملهم وأعطاهم ومنحهم بما لم يمكن فوقه ـ كما هو صريح قول من نفى الانتفاع ـ لأن ذلك باطل، إخراج الله سبحانه عن سلطانه ونفاد (تنفيد) لمننه وكرمه، ونهاية لفيضه وفضله، أو نقصان لقابليتهم: حيث لم تقبل الزيادة ولا تستمد منه سبحانه أعظم مما عندها، حاشا ربى وحاشاهم عن ذلك.

إذن، اين قوله تعالى: «كلما رفعت لهم عِلْماً وضعت لهم حِلْماً»، «ليس لمحبّتي غاية ولا نهاية» (١) بل هم دائماً يترقون ويزيدون ويكملون، لأنهم كانوا ناقصين ـ حاشاهم عن ذلك ـ وإنما هي زيادة كمال ونورانية، وزيادة سلطنة وقيومية.

نعم، بالنسبة إلى الله هم في عين النقصان، ويستكملون منه سبحانه، كما قال سيدهم وفخرهم: «الفقر فخري وبه افتخر»، ونداء: ﴿قُل رِّبِّ زِدْنِي عِلْماً ﴾ لا ينقطع عنهم، ودعاء: «اللهم زدني فيك تحيرا»، لا يفنى لا

١ ـ إرشاد القلوب: ج ١ ص ٣٧٣ ب ٥٤.

في الدنيا ولا في البرزخ ولا في الآخرة ولا في مقامات الجنة، لكن هذه الترقيات الذاتية لهم لا تكون بدعاء شيعتهم.

نعم، دعاء شيعتهم ينفع لإظهار شوكتهم وسلطانهم، وذلك إنما هو بصفاء قابلية شيعتهم ونورية باطنهم، حتى يظهر إشراق نورهم وإعلاء كلمتهم، كالشمس إذا اشرقت على بيوت كلها من الزجاجة ظاهرها وباطنها، يكون نورها وإشراقها وظهور عظمتها أكثر مما إذا كانت مشرقة على خزف وأحجار غاسقة.

وكذلك الشجرة إذا كانت خضراء مورقة بالنسبة إلى ما إذا لم تكن كذلك. فافهم وأتقن (١). انتهى كلامه (زاد الله في علو مقامه).

وقال الحاج محمد كريم خان (أعلى الله مقامه):

إن هاهنا إشكالاً معروفاً وهو أن الرعية \_ كائناً من كان \_ رتبتهم دون رتبة سادتهم لا يصل مدد كوني ولا شرعي إليهم إلا بهم، فما معنى الصلاة عليهم والدعاء لهم بصنوف الدعوات؟ كما ورد في أدعية كثيرة، والداعي هو الشفيع والواسطة بين الله وبين المدعو له، فكيف يمكن تقدم الرعية عليهم أو انتفاعهم من دعاء الرعية وعملهم؟

بل في ظاهر الحياة الدنيا إزراء بحق الوزير إن يسأل السلطان سوقي له عزاً أو منصباً ومقاماً، ونقص في حقه، فما معنى مسألتنا أن يرحم الله محمداً

١ ـ شرح دعاء السمات: ص ٢٦٥ ـ ٢٦٦، جواهر الحكم: ج ٢ ص ٦٦ ـ ٢٧.

اعلم أن الجواب عن هذه المسئلة بوجوه:

منها: أن الله سبحانه «كان ً إذ لا كان» (۱) وكون محمداً وآل محمد لا من شيء كان، فافتتح بهم الإيجاد، ثم بهم صنع ما صنع، وجعل سائر مخلوقاته ظهورهم ونورهم وصفاتهم وفضلهم وتمثّلهم بجهات العبودية، كما يتمثل روحك في العين بالباصرة وفي الأذن بالسامعة، فجروا في كل تمثّل بما فيه رضاء الله سبحانه كوناً.

وأما في الشرع فالمؤمنون هم نورهم وظهورهم وتمثّلهم بجهات العبودية، وأما الكفار فهم ظل أعدائهم، والنور في كل مقام شبح المنير ومثاله وصفته المنفصلة، وفعله وعمله وعبادته لربه، وامتثال ما كلف به وطاعة لله سبحانه، وإن كان لتلك الأنوار من حيث أنفسها جهة إنّية بمقتضى «يا آدم روحك من روحى وطبيعتك على خلاف كينونتى»(۱)، فما صدر

۱ ـ عن أبي عبد الله عليه كان يقول: «الحمد لله الذي كان قبل أن يكون كان، لم يوجد لوصفه كان، بل كان أولاً كائناً، لم يُكوِّنْهُ مُكوِّنْ، (جل ثناؤه) بل كون الأشياء قبل كونها، فكانت كما كوّنها، عَلِمَ ما كان وما هو كائن، كان إذ لم يكن شيء ولم ينطق فيه ناطق، فكان إذ لا كان». التوحيد: ص ٥٩ ـ ٦٠ ب ٢ ح ١٧.

١-عن أبي جعفر عليه قال: «إن الله (عزّ وجل) لما أخرج ذرية آدم عليه من ظهره ليأخذ عليهم الميثاق بالربوبية له وبالنبوة لكل نبي، فكان أول من أخذ له عليهم الميثاق بنبوته: محمد بن عبد الله عليه أن قال قال قال قال آدم عليه عليه عليه الكلام فأتكلم؟ قال الله (عزّ وجل) تكلم، فإنّ روحك من روحي وطبيعتك خلاف كينونتي...

من الخلق من خير وطاعة وحسنة فهي من جهة ربهم، وهي فعل الرب، ظهر عليهم وجرى عليهم (لا إله إلا أنا، خلقت الخير والشر، طوبي لمن أجريت على يديه الشر، هما أصابك مِن حَسنة على يديه الشر، هما أصابك مِن حَسنة فَمِن الله وَمَا أَصابك مِن سيّئة فَمِن نَفْسِك ، فكما أن ذوات الخلق وذوات المؤمنين عملهم وطاعتهم لله، كذلك أعمال الخلق، «بكم سكنت السواكن وتحركت المتحركات» (۱) «أشهد أنّك قد أقمت الصّلاة، واتيت الزّكاة، وأمرت بالمعروف، ونَهيت عن المُنكر»، «أنا صلاة المؤمنين وصيامهم» (۲)، «نحن أصل كل خير ومن فروعنا كل بر» (٣).

فهم عليه هم الداعون على لسان المؤمن بقول: «اللهم صل على محمد وآل محمد» «إن لنا مع كل ولي أذنا سامعة وعيناً ناظرة ولساناً ناطقاً» (١)، (إن كان الناطق ينطق عن الله فقد عبد الله) (٢)، فاذا كانوا هم الداعين

**→** 

الخبر». الكافى: ج ٢ ص ٨ ـ ٩ ح ٢.

٣-الكافي: ج ٨ص ٢٤٢ ح ٣٣٦.

١ ـ مشارق أنوار اليقين: ص ٢١٥، وانظر: الهداية الكبرى: ص ٢٥١ ب ٨، الخرائج والجرائح:
 ج ٢ ص ٢٠٨ وفيهما: «إن لي مع كل ولي... الخ».

٢ ـ عن علي بن يقطين عن أبي جعفر الثاني عليه قال: «من أصغى إلى ناطق فقد عبده، فإن كان الناطق يروي عن الشيطان فقد كان الناطق يروي عن الشيطان فقد عبد الله (عز وجل) وإن كان الناطق يروي عن الشيطان فقد

السائلين ـ كما أنك تسأل بلسانك ـ انتفعوا بعملهم (صلوات الله عليهم)، ويلحقهم الإجابة، وكذلك الأمر في جميع حسنات الشيعة، جميعها عملهم وطاعتهم، ولهم المن على أن أجروا ذلك على أيدينا، فعلى ذلك هم (سلام الله عليهم) ينتفعون بجميع أعمال الشيعة، ويحصل لهم الترقي بها؛ لأنها أقدام سلوكهم إلى الله سبحانه كما ينتفعون بصلاتهم وصيامهم بلا تفاوت.

وإذا عرفتهم بالكلية والإحاطة بجميع الخلق لزال عجبك، وإنما يصعب عليك أنك تزعمهم شخصاً مثلك في عرضك فتتعجب من أن يكون عملك عملهم.

## [شيعتهم من شعاع أنوارهم عليه]

ومنها: أن الله سبحانه عرّف نفسه لمحمد وآله (سلام الله عليهم) بهم، وجعلهم آية تعريفه وتعرّفه، ووصف نفسه لهم بهم، ثم خلق من شعاع أنوارهم شيعتهم، وعرّف نفسه لهم بمحمد وآل محمد (سلام الله عليهم) بهم، وعرّفهم محمداً وآل محمد بهم؛ إذ لا يتجاوز شيء مقامه، (وتحد أدوات كل شخص أنفسها، وتشير آلاته إلى نظائرها)(۱)، فهم لا يعرفون من بيهم ربهم إلا ما ظهر لهم منه بهم بواسطة آل محمد عليهم، ولا يعرفون من نبيهم

عبد الشيطان». الكافى: ج ٦ ص ٤٣٤ ح ٢٤.

1 ـ عن أبي الحسن الرضا عليه في حديث قال: «إنما تحد الأدوات أنفسها وتشير الآلـة إلـى نظائرها وفي الأشياء توجد أفعالها». التوحيد (للصدوق): ص ٣٩ ب ٢ ح ٢، عيون أخبار الرضا: ج ١ ص ٥٢ ح ٥١.

إلا ما ظهر لهم بهم، فهم لا يفهمون منهما إلا ما ظهر لهم منهما، ولا يشيرون إلا إليه ولا يقصدون إلا إيّاه، فإذا قالوا: «اللهم صل على محمد وآل محمد» يدعون ما ظهر لهم بهم لما ظهر لهم بهم بما ظهر لهم، فلا يصل نفع ذلك إلا إليهم، ولا يستكمل بذلك إلا نورهم، فيترقّون في مدارج قربهم، وهذا ينفع محمداً وآل محمد عليه لأن (الشيعة شعاعهم ونورهم وبهاؤهم وجمالهم وجلالهم)(۱)، فكلما صار شعاعهم أنور وأكمل كان جمالهم يوم القيمة أكثر.

قال رسول الله والله وال

وروي في (البصائر)(۱) عن سلام بن المستنير قال: سألت أباجعفر عليه عن قول الله (تبارك وتعالى): ﴿كَشَجَرَةٍ طَيِّبَةٍ أَصْلُهَا ثَابِتٌ وَفَرْعُهَا فِي السَّمَاءِ \* تُوْتِي أَكُلَهَا كُلَّ حِينٍ بِإِذْنِ رَبِّهَا ﴾؟ قال: «الشجرة رسول الله، نسبه ثابت في بني هاشم، وغصن الشجرة فاطمة، وفرع الشجرة علي أمير المؤمنين عليه وورق الشجرة وثمرها الأئمة عليه وورق الشجر الشيعة، وإن

١ ـ تقدّمت الروايات في هامش ١ من صفحة ١٧٤.

٢ ـ من لا يحضره الفقيه: ج ٣ ص ٣٨٣ ح ٤٣٤٤، ونحوه في التوحيد: ص ٣٩٥ ب ٦١ ح ١٠،
 والكافي: ج ٥ ص ٣٣٤ ح ١٠.

١ ـ بصائر الدرجات: ص ٥٩ ح ٣، ونحوه ح ٢، وانظر: تفسير القمي: ج ١ ص ٣٦٩.

الولد ليولد فتُورق ورقة، وإن الرجل من الشيعة ليموت فتسقط ورقة». قال: قلت: جُعلت فداك! ﴿ تُوْتِي أَكُلَهَا كُلَّ حِينٍ بِإِذْنِ رَبِّهَا ﴾؟ قال: «ما يُفتي الأئمة شيعتهم في كل حج وعمرة من الحلال والحرام».

وفي رواية: شبّه الأئمة بالأغصان وعلمهم بالثمر (١).

بالجملة، إن الشيعة بمنزلة الأوراق التي هي فضول الشجر وفاضله وليس من أصل الشجر، ومن البيّن أن نضارة الأوراق وطراوتها كلما كانت أقوى كان جمال الشجرة أكثر، وإذا اصفرّت الأوراق أو سقطت حصل للشجرة نقص البتة، فالشيعي إذا أطاع ربه فيما أمر ونهى واعتدل وصفى، كان سبب مباهاة الشجرة، وكلما دنّس نفسه وأقذرها صار عيبا على الشجرة.

فاذا صلى المؤمن عليهم فهي عبادة له تقرب بها إلى الله سبحانه، واستنار واعتدل وصفى ولَطُفَ وكمُل، وعين هذه الخصال في الورق كمال الشجرة، وبهاؤها وجمالها وبما فيها تباهى سائر الأشجار، فافهم.

# [أعمال الشيعة وجميع ما منهم هو عملهم علِشَلِهِ ]

ومنها: أن الأعمال صعوداً [هي] جواذب للإمداد وألسنة سائلة عن ربها الإمداد؛ وذلك أن المدد الواصل بالعمل ينحل ويصفو ويلطف، وكلما

١ ـ عن أبي جعفر علي قال: «قال رسول الله والأئمة أنا أصلها، وعلي فرعها، والأئمة أغصانها، وعلمنا ثمرتها، وشيعتنا ورقها... الخبر» بحار الأنوار: ج ٦٥ ص ٤٢ ذيل ح ٨٦.

صفا ولطف وأخذ منه أعطاه من أعلى مما كان أعطاه أولاً.

هذا وأعمال العباد كلها انفعالية مطاوعية، لتقليب المقلب كحركة العصا عند حركة اليد، وكلها انجذاب نحو الجاذب العالي، ﴿مَا أَصَابَكَ مِنْ حَسَنَةٍ فَمِنَ اللَّهِ ﴾، فبمطاوعته لجذب الجاذب يصعد منجذباً، فالأعمال حقيقة قبول الصعود إلى الله، وإنما تكون سبب الترقي في الصعود، قال الله سبحانه: ﴿فَاذْكُرُونِي أَذْكُرُ كُمْ ﴾، مع أنه ما لم يذكر الله العبد لميذكره العبد، كما أن الصورة في المرآة لا تنظر إليك حتى تنظر إليها.

فالأعمال صعوداً سبب الترقي والتقرب إلى الله سبحانه، والشيعي كينونته بالنسبة إلى كينونة سادته كقيامك وكلامك بالنسبة إليك، فإنهم خُلقوا من أثرهم ونورهم.

فأنت وجميع ما منك عملُهم، وعبادتك عبادتهم، ومعصيتك معصيتهم أما معصيتك فقد غُفرت لهم؛ لاستغفارهم لك ولأنفسهم ما لا يُعقل فوقه، كما ترى في دعواتهم ومناجاتهم، فبذلك الاستغفار الحثيث استغفروا لذنوبك التي هي ذنوبهم، فغفر الله لهم، وهو قوله سبحانه: ﴿إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتْحاً مُبِيناً \* لِيَغْفِرَ لَكَ اللَّهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِكَ وَمَا ولاهم بذنب ولكنه حمله ذنوب شيعته ثم غفرها له»(۱).

وفي الظاهر هو من باب (إياكِ أعني واسمعي يا جارة) فإن القرآن نزل

١ ـ تفسير القمى: ج ٢ ص ٣١٤.

عليه، فوجه الخطاب إلى رسول الله الشيئة والمراد شيعته؛ لأنه معصوم قطعاً ولا ذنب له، فتعيّن توجه الخطاب إلى شيعته، كقوله: ﴿لَئِنْ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنِ عَمَلُكَ ﴾، وفي الباطن له ذنوب وهي ذنوب شيعته التي هي عمله، فتعود الذنوب إليه، واستغفر عنها امتثالاً لقوله تعالى: ﴿وَاسْتَغْفِرْ لِذَنْبِكَ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ ﴾، فغفر الله له تلك الذنوب كما قال: ﴿لِيَغْفِرَ لَكَ اللّهُ مَا تَقَدّاًم مِنْ ذَنْبِكَ ﴾ في الأمم السالفة في المؤمنين، ﴿وَمَا تَأْخَرَ ﴾ في هذه الأمة، فالمؤمنون مغفور لهم، وعداً من الله.

وأما طاعتك فهي كلها طاعتهم وعملهم الذي هم يستحقون به الثواب من الله، وهم يترقون في مدارج القرب، فإذا كان كينونتك وعملك كلها عملهم وفعلهم، فهم ينتفعون بطاعات العالمين، لكن في العالمين، كما أنك إذا اغتسلت ببدنك عن الجنابة فقد أمطت الأذي عن جسدك، وزوال الأذي هو ثوابك في بدنك ـ والذي يلحق روحك من الثواب ـ هو بانه مبدؤ كل عمل لك وبقصده ونيته إلى الخير.

وكذلك هم يثابون بعملهم في شيعتهم؛ لأنهم محل ثواب أعمالهم وفي أنفسهم؛ لأنهم المبدأ وإليهم المنتهى، وهم قاصدوا كل خير ومجروا كل بر على أيدي شيعتهم، فلهم ثوابان كما أن لك بكل عمل ثوابين.

بالجملة، العبد وما يملك لمولاه، وهو ضامن جريرته، وكذلك الدابة عليك علفها، وأنت ضامن فسادها، ولابد وأن تجبر كسرها، وفي زيارة رجب: «إلَيْكُمْ التَّفْوِيضُ وَعَلَيْكُمُ التَّعْوِيضُ، فَبِكُمْ يُجْبَرُ الْمَهِيضُ

وَيُشْفَى الْمَريضُ، وَعِنْدَكُمْ مَا تَزْدَادُ الأَرْحَامُ وَمَا تَغِيض».

بالجملة، إذا قلت: «اللهم صل على محمد وآل محمد» تدعو الله بأن يرحمهم برحم شيعتهم التي هي منهم وإليهم، فإذا رحم شيعتهم فقد رحمهم. وبأن يزكّيهم بتزكية شيعتهم وتطهيرهم من الذنوب. وأن يُثني عليهم بتنويه ذكرهم ونشر نورهم وفضلهم وفاضلهم، وكل ذلك عائد إليك وتدعو الله أن يصلهم ويعطيهم؛ حتى يرضوا، ﴿وَلَسَوْفَ يُعْطِيكَ رَبُّكَ فَتَرْضَى ﴾، ولا يرضون إلا بالمغفرة لجميع شيعتهم المُضافين إليهم المنقطعين عن غيرهم، وأن يجعلهم وصلةً بينه وبين خلقه؛ ليتصلوا بهم إلى الله سبحانه، وجميع ذلك راجع إلى شيعتهم ثم إليهم إن شاء الله (۱).انتهى.

وقال المولى الميرزا محمد باقر الشريف الهمداني (رضوان الله عليه): بالجملة، ولعلك عرفت أن مقام الوساطة هي مرتبة البشرية المعروفة للعارفين، فلا تزعم - كمن ادّعى العرفان (١)... - أن صلوات الرعية لا تنفعهم

١ ـ طريق النجاة: ج ٢ ص ٢٩ ـ ٣٤.

وممَن وقفت عليه من أهل العرفان ينفي عود الفائدة عليهم عليه القاضي سعيد القمي كلله وقد تقدم كلامه في صفحة ١٥٣.

عليه في مقام البشرية، ألا ترى أنهم إن عطشوا وسقاهم ساق انتفعوا بسقيه، وإن جاعوا وأطعمهم مطعم انتفعوا به، وقد أهدوا بالهدايا والصلات وانتفعوا بها، فكذا الصلوات والتحيات والتسليمات من الرعية نافعة لهم عليه في هذه المرتبة، وأداء لحقوقهم عليه وهي أقرب القربات إليهم عليه وإليه سبحانه.

نعم، لأداء حقوقهم على والتجنّب عن عقوقهم ثواب جسيم وأجر عظيم أعظم من جميع الأجور التي خلقها الله تعالى في عالم الإمكان، وكل ثواب وأجر دونه؛ إذ به صار سائرت الأجور أجوراً، إذ لولاه لم يكن لعمل أجر عنده سبحانه، فلأجل ذلك جعل سبحانه صلواتنا عليهم (عليهم الصلاة والسلام) «طيباً لِخَلْقِنَا، وَطَهارة ً لأَنفُسِنَا، وَتَزْكِية لنا، وكفّارة لِذنر بنا»، فهي أعظم الكفّارات وأطيب الطيبات وأزكي الزاكيات والمزكيات والمُطهرات من الأدناس والأرجاس الظاهرة والباطنة، وهي الإكسير الأعظم والكبريت الأحمر المزكي للنقائص والأوساخ والرذائل والزوائل، وهي المأخوذة من الرعية في الباطن، المأمور بها النبي شيك بقوله: ﴿خُذْ مِنْ أَمْوالِهِمْ صَدَقة تُطَهّرُهُمْ و تُرَكِيهِمْ بها وصَلّ عَلَيْهمْ إنٌ صَلاَتكَ سَكَنٌ لَهُمْ ....

بالجملة، فالصلاة والسلام عليهم عليهم عليهم عليهم الله تعالى واجبة المصلي المُسلّم، فإذا صار مُستحقاً صارت الإجابة له من الله تعالى واجبة في حكمته..كيف وقد أمر بالدعاء، والأمر أوكد وأحكم من الوعد، وقد

الفصل الخامس: هل للصلاة على النبي وآله فائدة تعود عليهم ؟ ......

أمر أولاً بقوله: ﴿ادْعُونِي ﴾ ثم وعد بقوله: ﴿أَسْتَجِبْ لَكُمْ ﴾ (١).

#### [أبي الله أن يجري الأشياء إلا بأسبابها]

وقال (أعلى الله مقامه) أيضاً:

وإنما قال علم الله «أَنْ تُصلِّي عَلى مُحَمَّد وَآلِهِ» لأنه «أبى الله أن يجري الأشياء إلا بأسبابها» (٢)، وهم السبب الأول وأول الأسباب في إجراء المسببات والإجابات والاستجابات.

وقد أمر سبحانه بالتوسل بهم إليه بقوله: ﴿وَابْتَغُوا إِلَيْهِ الْوَسِيلَة ﴾، إذ بدون الوسيلة تمتنع الإجابة منه سبحانه، إذ لا يستحق الداعي الإجابة منه سبحانه إلا بالتوسل بالوسيلة، فلا يصعد دعاؤه إليه سبحانه، وما كان دعاؤه ﴿إِلاَّ مُكَاءً وَتَصْدِيَةً ﴾، إذ كل داع دعا الله سبحانه توجّه إلى الوسيلة، فتوجه إليه سبحانه، «مَنْ أَرادَ الله بَدأً بِكُمْ، وَمَنْ وَحَدَهُ قَبِلَ عَنْكُمْ، وَمَنْ قَصَدَهُ تَوجَّهَ بِكُمْ». وقد جعل الله سبحانه من أسباب التوجه إليهم (صلواته عليهم): الصلاة عليهم كما قال ﴿إِنِّ اللَّهَ وَمَلاَئِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ الصلاة عليهم كما قال ﴿إِنِّ اللَّهَ وَمَلاَئِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ

١ ـ شرح دعاء رجب: ص ١٨٦، وانظر: تلخيص شرح دعاء رجب: ص ١٣٢ ـ ١٣٤.

٢ ـ قال أبو عبد الله عليه الله أن يجري الأشياء إلا بالأسباب، فجعل لكل شيء سبباً، وجعل لكل سبب شرحاً، وجعل لكل شرح مفتاحاً، وجعل لكل مفتاح علماً، وجعل لكل علم باباً ناطقاً، من عرفه عرف الله ومن أنكره أنكر الله ذلك رسول الله ونحن».
 الكافي: ج ١ ص ١٨٣ ح ٧، بصائر الدرجات: ص ٦ و ٥٠٥ ح ٢، مختصر البصائر: ص ١٨٣ ح ١٦٢.

آمَنُوا صَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا تَسْلِيماً ﴾، إذ بدون وصول الفيض إلى العالي يمتنع وصوله إلى الداني؛ للزوم الطفرة؛ والضرورة قضت ببطلانها، فكما أنه يمتنع تلقي الوحي منه سبحانه من الداني إلا بوسيلة العالي، ويمتنع أدراك مَحَابّهِ ومَسَاخِطِهِ (۱) سبحانه للداني إلا بواسطة العالي، كذلك يمتنع وصول كل فيض منه سبحانه إلى الداني إلا بوساطة العالي (۲). انتهى كلامه.

# وقال الحاج محمد خان الكرماني (رفع الله مقامه):

وأما أمر التأثير فبخلاف ذلك، فإن نور السراج بعدما صدر منه لا يستغني عنه بل هو دائماً في حال الصدور وكذلك الأمر في خلق الله فإن خلقه أثر مشيّته ولم تستغن عنها أبداً، فأنت بنفسك دائماً في حال الخلقة، فإن لم يخلقك طرفة عين لهلكت.

وكذلك جميع صفاتك تحتاج إلى ربك دائما وقد خبط من قال بخلاف ذلك ولذلك وصف الإمام مشيّته تعالى بالمضي فقال: «اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ مِنْ مَشِيَّتِكَ مِنْ مَشِيَّتِكَ بِأَمْضاها، وكُلِّ مَشِيَّتِكَ ماضِيَةٌ، اللّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ بِمَشِيَّتِكَ كُلِّها» (۱)، ولو لم يكن الخلق آثارها وهي دائماً عاملة فيها لم تكن ماضية فإن الماضية بمعنى نافذة، والنفوذ الحقيقي للمؤثر في أثره لا غير.

١ ـ أي الأمور المحبوبة لديه والمسخوطة عنده.

٢ ـ شرح دعاء رجب: ص ١٨٥، وانظر: تلخيص شرح دعاء رجب: ص ١٣٢.

١ ـ دعاء السَّحَر، إقبال الأعمال: ص ٣٤٥.

ومن هذا الباب تدعو الله في قنوت الجمعة وتقول: «اللَّهُمَّ اجْعَلْنِي مِمَّنْ خَلَقْتَهُ لِدِينكَ وَمِمَّنْ خَلَقْتَهُ لِجَنَّتِكَ» (١).

ولو كان خلق كل أحد بالخلقة الأولى لم يكن معنى لهذا السؤال، فإنها لا تتغير فالمخلوق للدين مخلوق للدين والمخلوق للجنة للجنة ولا يدخل النار ولا يخرج من الدين ومن خلق لغير ذلك لا يجعل لذلك أبداً ولكن على ما ذكر تعرف حقيقة ذلك أن الله يخلقك دائماً، فيجوز لك أن تسأل ربك أن يجعلك لأمر خاص.

وأما قوله علميكية: «جف القلم بما كان وما يكون» (٢)، فذلك بالنسبة إلى علمه تعالى لا بالنسبة إلى متعلق فعله...

#### [الزيادة هي طلب دوام الولاية لهم المسلكة]

فعلى ما ذكرنا ثبوت الولاية لهم لا ينافي طلبك الولاية لهم فإنك تسأل الله دوام الولاية لهم ـ مع ما ذكرنا سابقاً (١) ـ أنالفيوض غير متناهية ومشيّة الله

١ ـ تهذيب الأحكام: ج ٣ ص ١٨ ب ١ ح ٦٣،

٢ ورد في الأثر قوله: «جف القلم بما هو كائن»، مشارق أنوار اليقين: ص ٢١٢.

وقال رسول الله ﷺ: «سبق العلم، وجف القلم، ومضى القضاء، وتم القدر...». تفسير القمي: ج ٢ ص ٢١٠، التوحيد: ص ٣٤٠ و ٣٤٣ ب ٥٥ ح ١٠ و ١٠.

عن أبي ذر، عن النبي والمنطق المتعنت فاستعن بالله، فقد جرى القلم بما هو كائن إلى يوم القيامة». الأمالي (للطوسي): المجلس ١٩ ح ١ ص ٥٣٦.

١ ـ تقدم في صفحة ١٢ ـ ١٣ في قوله: (وبالجملة خزانة الله لا نهاية لها... الخ).

غير محدودة واستعداد قابلية آل محمد عليه للاستفاضة من الله بقدر استعداد المشيّة للإفاضة، فهم دائماً يستمدون من الله بلا نهاية، وهو يمدهم بلا نهاية، وأنت تسأل الزيادة بقدر فهمك.

وإن قلت: أي حاجة لآل محمد عليم في دعائي.

أقول: إن آل محمد لا يحتاجون إلى غير ربهم وهم يسألون ربهم بلا نهاية وهو يعطيهم بلا نهاية ولكنك تحتاج إلى هذه العبادة كسائر عباداتك فإن الله سبحانه يعطيهم وإذا قارن سؤالك عطاءه يثيبك على دعائك ولذا تقول في الزيارة [الجامعة]: «وَجَعَلَ صَلاتَنا عَلَيْكُمْ وَمَا خَصَّنا بِهِ مِنْ ولايَتِكُمْ طِيباً لِخَلْقِنا وَطَهارةً لاَنْفُسِنا وَتَزْكِيَةً لَنا وَكَفَّارةً لِذَنُوبِنا».

## [المراد من أخبار الثواب العائد إلى الشخص]

[أما] أخبار الثواب العائد إلى الشخص فنفع صلواتنا عليهم عائدة إلينا؛ وذلك أنك إذا صليت عليهم تقبل إليهم بكلك، فإذا أقبلت إليهم تتنور بكلك ويفر الشيطان وجميع أتباعه من بدنك وجميع مشاعرك ويقوي فيك نور ولايتهم وهي غاسول<sup>(۱)</sup> لجميع الذنوب وسبب لكل خير فيدفع عنك

<sup>1</sup>ـ هكذا في الشرح المطبوع، ولعله من سهو القلم أو من الناسخ أو الطبّاع، فهو كلا يريد (الغسول) وهو ما اتُخذ من السدر أو الخطمي لغسل الثياب وتنظيفها. لاحظ: تهذيب اللغة: ج ٨ ص ٦٨، لسان العرب: ج ١ ١ ص ٤٩٤، مجمع البحرين: ج ٦ ص ٢٧٣.

فالغسول \_ إذاً \_ هو الصابون، وهي لفظ أعجمي معرّب. انظر: تهذيب اللغة: ج ١٢ ص ١٤٦، لسان العرب: ج ١٣ ص ٢٤٤.

بذلك كل شر في الدنيا والآخرة ويثبت لك كل خير في الدنيا والآخرة وهذا جزاء الصلاة عليهم.

وبوجه آخر نقول: إن نفعه أيضاً يصل إلى آل محمد بوجوه كثيرة، أحدها: كما أن ذنوب الشيعة تصل إليهم كذلك طاعات الشيعة أيضاً تصل إليهم، فإن جميع أعمال الأثر عائدة إلى المؤثر، ولذلك قال الله تعالى: ﴿وَتَقَلُّبُكَ فِي السَّاجِدِينَ﴾، وفي الزيارة: «أَشْهَدُ أَنَّكَ قَدْ أَقَمْتَ الصَّلاة وَاتَيْتَ الزّكَاةَ»، يعني أشهد أنه لا مُصلّى سواك، ولا مزكى سواك...

المدخل بعض أهل الريعلى أبي الحسن الهادي الشيخ فقال له: «أين كنت؟». فقال: زرت الحسين بن علي الشيخ، فقال: «أما إنّك لو زرت قبر عبد العظيم عندكم لكنت كمن زار الحسين الشيخ». ثواب الأعمال: ص ٩٩ ح ١، كامل الزيارات: ص ٥٣٧ ب ١٠٧ ح ١.

العن أبي الحسن الكاظم علي «من لم يقدر على زيارتنا فليزر صالح إخوانه يُكتب له ثواب زيارتنا، ومن لم يقدر أن يصلنا فليصل صالح إخوانه يُكتب له ثواب صلتنا». المزار (للمفيد): ص ٢١٦ ف ٢٧ ح ١، تهذيب الأحكام: ج ٦ ص ١٠٤ ب ٤٨ ح ١.

وعن الصادق على الله يقدر على صلتنا فليصل صالحي شيعتنا يُكتب له ثواب صلتنا، وعن الصادق على زيارتنا فليزر صالحي موالينا يُكتب له ثواب زيارتنا». من لا يحضره

وكذلك إذا أعطى الله الشيعة شيئاً يصل إلى آل محمد عليه فجزاء الصلوات عائد إليهم وينتفعون به لا محالة.

هذا، ووردت أخبار أن الشيعة ورق شجرتهم (۱)، ولا شك أن الورق كلما كان أحسن يكون زينة الشجرة، ولذلك قال عليه (۲) ويناً ولا تكونوا لنا شيناً (۲).

وبوجه آخر نقول: إن آل محمد (سلام الله عليهم) ينتفعون بعملهم إن لم ينتفعوا بعمل غيرهم، ولا شك أنهم العاملون من الشيعة لا غير، فهم ينتفعون بعملهم لا بعمل غيرهم، فتدبر. ولذلك وجوه أخرى لا نطيل بذكرها المقال (١).

وقال (أعلى الله مقامه) أيضاً:

لا شك أنّ الله سبحانه يُصلى عليهم إذا طلب العبد ذلك.

فإن قيل: إنه يصلى عليهم طلب العبد أو لم يطلب.

أقول: بلى يصلي عليهم دائماً ولكن ربّما يزيد الصلاة بطلب العبد، فإن ما من الله لا نهاية له، وخزانته غير محدودة، ورحمته بسيطة وسيعة، فصلواته عليهم وإن كانت فوق النهايات الخلقية بما يليق بشأنهم ولكن مع ذلك

4

الفقيه: ج ٢ ص ٧٣ ح ١٧٦٥، ثواب الأعمال: ص ٩٩، كامل الزيارت: ص ٣١٩ ح ١. ١- تقدّمت الروايات في هامش ١ من صفحة ١٧٤.

٢-الأمالي (للصدوق): ص ٤٠٠م ٦٢ ح ١٧، الأمالي (للطوسي): ص ٤٤٠م ١٥ ح ٤٤.
 ١ ـ شرح دعاء الرجبية: ص ١٨٠ ـ ١٨٢.

يمكن زيادتها، ومن منع الزيادة... يلزمه القول بأن الله لا يزيد نعمته ورحمته عليهم، ويلزك ذلك القول بأنهم لا يبلغون مقاماً آخر ولا يزيدون شيئاً، وذلك على ردّ على الله إذ قال ﴿وَقُلْ رَبِّ زِدْنِي عِلْماً ﴾، وقوله عليه : «إنا لنزداد [في الليل والنهار] ولو لم نزداد لنفد ما عندنا»(١).

وبالجملة، خزانة الله لا نهاية لها فإنه تعالى قال: «خزانتي بين الكاف والنون» (٢)، وقال ﴿إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئًا أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ﴾، فكل ما أراد زيادة الرحمة عليهم يزيد وإن كانوا مرحومين برحمة غير متناهية. ونفي ذلك يستلزم القول بما قالت اليهود ﴿يَدُ اللّهِ مَغْلُولَةٌ ﴾ أي لا يزيد بعد شيئًا ﴿غُلّت أَيْدِيهِم ولُعِنُوا بِمَا قَالُوا بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ يُنْفِقُ كَيْفَ يَشَاءً ﴾، فإذا أراد زيادة الإنفاق عليهم بزيادة الرحمة يفعل ذلك، فإذا سأل العبد ذلك يجيبه لا محالة؛ لأنه وعد الاستجابة بالدعاء وقال: ﴿ادْعُونِي أَسْتَجِب لَكُمْ ﴾ ولا يمنعه مانع عن ذلك إلا ضعف القابل. وفي الصلاة [عليهم] لا محذور عن الاستجابة لا من جهة الداعي ولا من جهة المدعو ولا المدعو له.

أما المدعو فهو الله الكريم الجواد ولا مانع من عطائه من حيثه أبداً، وأما المدعو له فآل محمد عليه وهم صالحون لرحمة الله بلا نهاية، ولو ترحم عليهم بجميع رحمته الواسعة التي وسعت كل شيء دائماً بما لا نفاد له، وأما من جهة الداعي فإنه وإن لم يكن صالحاً لاستجابة دعائه ولكن إذا أقبل إلى

١ ـ بصائر الدرجات: ص ٢٥٢ ح ٥.

٢ ـ معانى الأخبار: ص ٤٠٢ ح ٦٥، وتقدمت الرواية في هامش صفحة ١٣.

آل محمد عليهم وآثرهم على نفسه إذا بدأ بالدعاء لهم يتنور بنورهم، ويستحق الاستجابة من الله، فإذا ثنّى بعد ذلك لنفسه يجيبه أيضاً (١). انتهى كلامه.

وقال الحاج زين العابدين خان (رحمة الله عليه):

إن الصلاة عليهم أجمع الدعوات وأكملها؛ من باب أنه إذا صليت عليهم ودعوت لهم فقد دعوت لك ولجميع إخوانك أيضاً، فإنه إذا كنت أنت وجميع إخوانك من أنوارهم فتقوية نور المنير مستلزمة لتقوية نور الأنوار جميعاً، أليس أنه إذا أضاءت الشمس أضائت على دارك وجميع الدور التي حولك؟ وأمّا إن أشعلت ناراً في بيتك خاصة فلا تنفع إلاّ إياك، على أنه تنطفيء النار عمّا قليل وتظطلم دارك وبيوتك أيضاً. وأمّا الشمس إن أضائت فنورها دائم مستمر وتضىء على جميع الدور، بل البلاد النائية.

## [الاعتراض بأنه عليسك لا ينتفعون]

ولا يصعب عليك فتقول: إن الشمس مضيئة دعوت أم لم أدع، ولا تحتاج الشمس في إضائتها إلى دعائي ومسألتي، وهو حق، وآل محمد عليه مستغنون عن دعائي ومسألتي، فما معنى تلك الفروض؟ وما معنى أمرهم بالدعاء والصلاة عليهم؟ وما معنى تأثير الدعاء فيهم وعدمه مع عدمه؟ فإن المراد من ذلك كله غير ما يتبادر إلى الأذهان، والناس يزعمون

١ ـ شرح دعاء الرجبية: ص ١٧١ ـ ١٧٢.

أن هذه التاكيدات الأكيدة من النبي النها أو الأئمة عليها إلى عليهم) إلى وعواتنا، بل وإلينا أنفسنا، كما تزعم أن في قوله تعالى: فقُلْ لا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلاَّ الْمَوَدِّةَ فِي الْقُرْبَي أن مودتنا تنفعهم في أنفسهم فتُعينهم عَلَيْهِ أَجْراً إِلاَّ الْمَوَدِّةَ فِي الْقُرْبَي أن مودتنا تنفعهم في أنفسهم فتُعينهم وتنصرهم، وهيهات هيهات، وأي نفع يعود إليهم من مودتنا؟! بل ووالله لقد تحملوا أذي كثيراً من قِبَلنا والعياذ بالله وفاولاً من باب معاصينا وتخجيلنا إياهم عند الله تعالى وملائكته والناس أجمعين كما يظهر من دعاء القائم تحملوا الأذي من قِبَل إذاعة الأصحاب لأسرارهم وغيرها من أنحاء سلوكهم مع الناس، مما يورث شدة العداوة والأذية لهم، وكذا في سلوك بعضهم مع بعض، وتقصيرهم في أداء حقوق إخوانهم، وكل ذلك راجع إليهم، ولولا عفوهم وحلمهم عنا لهلكنا في أول قدم البتّة.

فتلك الأذيّات ـ والعياذ بالله ـ فوائد مودّتنا عادت إليهم، فأي فائدة تعود إليهم من مودتنا؟ وفي الظاهر أيضا أمرنا بأداء الخُمس إليهم (صلوات الله عليهم) ـ مثلاً ـ فنزعم أن هذا كان لانتفاع أو حاجة لهم إلى مال فأمرنا بأداء

١- نُقل عن السيد ابن طاوس رَحْكُ أنه سمع سحراً في السرداب عن صاحب الأمر عَكُهُ أنه يقول: «اللَّهُمَّ إِنَّ شِيعَتَنَا خُلِقَتْ مِنْ شُعَاعِ أَنْوارِنَا وَبَقِيَّةِ طِينَتِنَا وَقَدْ فَعَلُوا ذُنُوباً كِثِيرَةً اتِّكَالاً عَلَى حُبِّنَا وَوَلاَيَتِنَا فَإِنْ كَانَتْ ذُنُوبُهُمْ بَيْنَكَ وَبَيْنَهُمْ فَاصْفُحْ عَنْهُمْ فَقَدْ رَضِينَا وَمَا كَانَ مِنْهَا فِيمَا بَيْنَهُمْ فَأَصْلُحْ بَيْنَهُمْ . بحار الأنوار: ج ٥٣ ص ٣٠٢.

الخُمس، وهيهات أن يحتاجوا إلينا أو إلى أموالنا.

وشواهد ما نقول في أخبارهم (صلوات الله عليهم) أكثر من أن تُحصى، وكل ذلك منّا وإلينا، ونحن محتاجون إليهم في كل شيء.

و قد عرفت سابقاً مما أشرنا إلى مراتب السلسلة الطولية أن الله سبحانه خلق المؤمنين من نور آل محمد عليه وإنما سُميت الشيعة شيعة لأنهم خلقوا من شعاع نورهم (۱)، وكلما عرفوا من ساداتهم أو عاملوا معهم معاملة فإنما هي كلها راجعة إلى تلك الأنوار الساطعة المنبثة منهم في قلوبهم، والغرض من تلك المعاملات كلها تصفية مرايا القوابل، حتى تصفو وتخلص ويشتد ظهور أنوارهم فيها، فأنت إن أحببتهم فإنما تحبهم بحسب ظهور ذلك النور فيك، والمناسبة الحاصلة لك معهم بذلك النور، وكلما سعيت في اتباعهم وإطاعتهم والعمل بمرضاتهم، فقد سعيت في تصفية قابليتك، وازدياد النور الظاهر في قلبك، وأنك لن تزيد النور في نفسه من حيث صدوره عن مؤثره، ولكنك تصفي المرآة فتشتد حكايتها، كما إذا كانت عندك مرآةت غير صافية وصقيلة وغير حاكية لنور الشمس بكمالها، فتأخذ في تصفية المرآة وتصقيلها وأنت لا تعمل شيئاً إلا في المرآة، ولا فتأخذ في تصف الشمس ولا نورها المنبث في الفضاء، ولا تقدر على ذلك، أنك لم تصف الشمس ولا نورها المنبث في الفضاء، ولا تقدر على ذلك،

١ ـ تقدمت الروايات في هامش ١ من صفحة ١٧٤.

ولكن لما كمُل صفاء المرآة وصقالتها كمُلت حكايتها لنور الشمس.

ولما كان الغرض من التصفية والتصقيل شدة ظهور نور الشمس فقط فكأنما عملت كل ذلك إلى الشمس، وتجزي بعملك من عند الشمس باشتداد ظهورها في مرآتك، حتى كأنك حينئذ جليس الشمس، مع أنك علماً تعلم أنك لم تعمل بالنسبة إلى الشمس شيئاً، ولا منة لك عليها، ولها المنة عليك بإفاضة نورها في مرآتك، ولكن شمسنا النيّرة المفيضة من كمال جودها وحرصها على الإضائة إذا أعنتها على الإضائة بتصفية قابليتك من قولهم عليه: «أعينونا بورع واجتهاد»(۱)، يظهر الامتنان منك، وتشكرك ببذل أنوارها عليك وإظهار آثارها فيك، ونسبة كلما لك إليها من قولهم عليه: «إن لنا مع كل ولي أذناً سامعة وعينا ناظرة ولساناً ناطقاً»(۱)، وقوله تعالى: في القدسي: «إنما يتقرب إلى العبد بالنوافل حتى أحبه، فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به، وبصره الذي يبصر به، ويده التي يبطش بها، ورجله التي يمشي بها، إن دعاني أجبته، وإن سكت عني العبدأت»(۱).

١ - تقدمت الروايات في الهامش ٢ من صفحة ١٥٥.

١ ـ انظر: الهامش ٤ من صفحة ١٩٩.

٢ ـ ورد في القدسي: «وما تقرب إلي عبد من عبادي بشيء أحب إلي مما افترضت عليه،
 وإنه ليتقرّب إلي بالنافلة حتى أحبه، فإذا أحببته كنت ـ إذا ً ـ سمعه الذي يسمع به،
 وبصره الذي يبصر به، ولسانه الذي ينطق به، ويده التي يبطِش بها، إن دعاني أجبته، وإن

وقوله تعالى في كتابه المجيد: ﴿قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تُحِبُّونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُونِي يُحْبِبْكُمُ اللَّهُ ﴾، وغير ذلك مما لا يُحصى كثرةً.

وكل ذلك إنما يرجع إلى ما أشرنا إليه، فانت ـ مثلاً ـ تُأجُرُ النبي الله المودة ذوي قرباه وتُصلي عليه وعليهم، وإنما هي كلها بالنسبة إلى ما ظهر من نوره ونورهم (صلوات الله عليهم) فيك، ولا تعمل بالنسبة إلى نفس النور أيضاً شيئاً وإنما تعمل وتسعى في تصفية قابليتك، ففي الحقيقة (إن أحسنت ألى نفسك وأن أسأت أسأت إلى نفسك) أليس أن خادمك إذا أحسن أدي حق الخدمة فقد سعي في استحقاقه حق اجر الخدمة (فإن أحسن أحسن إلى نفسه وإن أساء فقد أساء إليها)...

بالجملة، وهذا الذي ذكرنا أيضا بيان ظاهر ولكنك إن عرفت المنير بالنورانية وأن الخير كله منه وإليه، وهو «أصله ومعدنه ومنتهاه» فتعلم أن الآثار الناشئة فيك ومنك من حيث النورانية كلها راجعة إلى المنير، وهو الذي يعمل تلك الأعمال الحسنة وينتفع منها، وليست منك ولا إليك، وهو باطن قوله تعالى: ﴿يَمُنُّونَ عَلَيْكَ أَنْ أَسْلَمُوا قُل لاَ تَمُنُّوا عَلَيَ اسْلامَكُم بَل

**→** 

سألني أعطيتُه». الكافي: ج ٢ ص ٣٥٢ ح ٧ و ٨، المحاسن: ج ١ ص ٢٩١ ب ٤٧ ح ٤٤٣. وفي رواية: «مازال العبد يتقرب إليّ بالنوافل حتى أحبه، فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به وبصره الذي يبصر به ويده التي يبطش بها، إن سألني أعطيته وإن استعاذني أعذته». إرشاد القلوب: ج ١ ص ١٨٠ ـ ١٨١، ونحوه في جامع الأخبار: ص ٨١ ف ٣٨.

اللّهُ يَمُنُ عَلَيْكُمْ أَنْ هَدَاكُمْ لِلإِيمَانِ ، وقوله تعالى: ﴿إِنَّكَ لاَ تَهْدِي مَن أَحْبَبْتَ وَلَكِنَ اللّهَ يَهْدِي مَن يَشَاء ﴾، فكل ذلك راجع إلى المنير وفي الزيارة: «أَشْهَدُ أَنَّكَ قَدْ أَقَمْتَ الصَّلاّةَ وَآتَيْتَ الزَّكَاةَ وَأَمَرْتَ وَفي اللهِ حَقِّ جِهادِهِ »، فلا مُصلي بِالْمَعْرُوفِ، وَنَهَيْتَ عَنِ الْمُنْكَرِ... وَجاهَدْتَ في الله حَقِّ جِهادِهِ »، فلا مُصلي سواه، ولا مزكّي غيره، ولا آمر بالمعروف ولا ناهي عن المنكر ولا مجاهد في سبيل الله غيره... فإذا كان الخير كله راجعاً إليه وصادرا منه ـ ولو كان بحسب الظاهر صدر من عدوه ـ فكيف بأوليائه؟ والحال أن له عليه مع كل ولي يداً باطشة.

فنحن إن وفقنا الله تعالى وصلينا على النبي المسلم فقد دعا النبي بنفسه لنفسه على ألسنتنا، والحمد لله الذي أكرمنا بهذه النعمة العظمى، وهي منه وإليه. وإن لم يُوفّق لذلك أحد ـ والعياذ بالله ـ فقد خلق الله له ألسنة ناطقة بالصلاة عليه وداعين له، ولا يحتاج إلى غيره أبدا.

بالجملة، وقد كان كلامنا في منافع الصلاة عليه (صلوات الله عليه وآله) وهي أكثر من أن تُحصى في هذه العُجالة (١). انتهى كلامه.

وقال الحاج محمد كريم خان (أعلى الله مقامه):

الصلاة إما دعاء بالصلة وإما دعاء بالوصل وإما دعاء بالرحمة، فعلى أي حال يصل ما دعا إلى نفسه من حيث إنه ورق من شجرة آل محمد، فيكون

١ ـ شرح دعاء الحُجُب: ص ٢٧٦ ـ ٢٧٩.

۲۲۰ ...... شرح الصلاة على محمد وآله في مدرسة الشيخ الأحسائي
 مباهات ذلك لهم كما يباهون بالأمّة ولو بالسقط (۱). انتهى.

## يقول جامع هذه السطور:

هنا نتعرّض لثلاث نقاط متصلة بما نحن فيه:

الأولى: أنّ مقامات أهل البيت عليه على نحوين: ذاتية وعرضية (٢):

أما مقاماتهم الذاتية (الملكوتية) فهي تلك المراتب التي خصهم الله تعالى بها وتكون جزءاً من حقيقتهم النورانية، ونفوسهم القدسية الطاهرة في الأصلاب الشامخة، والأرحام المطهّرة، وظهورهم بأسماء الله تعالى وصفاته وأفعاله، ويؤيد هذا ما جاء في دعاء رجب المروي عن الإمام الحجة وأسألك بما نَطَقَ فيهمْ مِنْ مَشِيَّتك، فَجَعَلْتَهُمْ مَعادِنَ لِكَلِماتِك، وَأَرْكاناً لِتَوْحيدِك، وَآيَاتِك وَمَقاماتِك اللّي لا تَعْطيل لها في كُلِّ مَكان، يَعْرِفُك بها مَنْ عَرَفَك، لا فَرْق بَيْنَك وَبَيْنَها إلا أَنَّهُمْ عِبادُك وَخَلْقُك، فَتْقُها وَرَتْقُها بيدك، بَدُوُها مِنْك وَعَوْدُها إليك».

وتتجلى تلك المراتب في أربعة مقامات، ملخصها:

أ) مقام البيان والمعرفة: وذلك أنه لمّا كانت معرفة الذات الإلهية يستحيل أن تعرفها العقول، فلا سبيل لمعرفة الحق تبارك وتعالى إلا عن

<sup>1</sup> ـ مكارم الأبرار: ج ٣٦ ص ٣٦١ ـ ٣٦٢، مجموعة الرسائل: ج ٦٧ ص ٢٦٥. وانظر الرواية «ولو بالسقط» في صفحة ١٦٩ و ٢٠١.

٢ ـ ملخص من شرح الزيارة الجامعة: ج ١ ص ١٥ ـ ٢٢ في شرح قوله: «وَمَوْضِعَ الرِّسالَةِ».

طريقهم عليه حيث ورد عنهم عليه «نحن الأعراف الذين لا يُعرف الله إلا بسبيل معرفتنا»(١).

وعن الصادق علم الله: «بنا عُرف الله، وبنا عُبد الله، نحن الأدلاء على الله، ولولانا ما عُبد الله»(٢).

وفي رواية: «بنا عُرف الله، وبنا عُبد الله، ونحن السبيل إلى الله» (٣٠).

ب) مقام المعاني: والمراد به أنهم عليه معاني الحق تبارك وتعالى، وحصنه المنيعة، ورحمته الواسعة وقدرته الجامعة كما في حديث جابر عن الإمام الباقر عليه: «يا جابر، عليك بالبيان والمعاني». قال: قلت: وما البيان، وما المعاني؟ فقال عليه: «أما البيان فهو أن تعرف أن الله سبحانه ليس كمثله شيء فتعبده ولا تشرك به شيئاً. وأما المعاني فنحن معانيه... وإذا شئنا شاء الله، ويريد الله ما نريده»(۱).

ج) مقام الأبواب: والمراد به أنهم عليه هم الوسيلة إلى الله تعالى في كل ما تحتاجه الخلائق، بحيث لو أن أحداً قصد الله تعالى من دون طَرْقِ بابهم ما تحققت له استجابة واقعيّة، وقد قال تعالى: ﴿لَيْسَ الْبِرِّ بِأَنْ تَأْتُوا الْبُيُوتَ مِنْ ظُهُورِهَا وَلَكِنِ الْبِرَّ مَن اتَّقَى وَأْتُوا الْبُيُوتَ مِنْ أَبُوابِهَا وَاتَّقُوا

١ ـ بصائر الدرجات: ص ١٦ ـ ١٧ ح ٦ و ٨، تفسير فرات الكوفي: ص ١٤٣.

٢ ـ التوحيد (للصدوق): ص ١٥٢ ب ١٢ ح ٩.

٣ ـ كفاية الأثر (للخزاز القمي): ص ٣٠٠.

١ ـ مشارق أنوار اليقين: ص ٣٣٦.

٢٢٢ ...... شرح الصلاة على محمد وآله في مدرسة الشيخ الأحسائي
 اللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾.

وفي الزيارة الجامعة: «مَنْ أَرادَ الله بَدَأَ بِكُمْ وَمَنْ وَحَدَهُ قَبِلَ عَنْكُمْ وَمَنْ قَصِدَهُ تَوَجَّهَ بكُمْ...».

وفي الزيارة الرجبيّة «أَنا سائِلُكُمْ وَآمِلُكُمْ فِيما إِلَيْكُمْ التَّفْوِيضُ وَعَلَيْكُمْ التَّفْوِيضُ وَعَلَيْكُمْ التَّعْوِيضُ، فَبِكُمْ يُجْبَرُ المَهيضُ وَيُشْفى المَرِيضُ وَمَاتَزْدادُ الأَرْحامُ وَمَاتَغِيضُ...» (١).

د) مقام الإمامة: ويعني أنهم عليه حجج الله البالغة في الأرضين، وقطب الوجود وغوثه، ووجه الله الذي يتقلّب في الأرض، وقد فرض الله طاعتهم على الناس أجمعين، وجعل ولايتهم مقرونة بولايته سبحانه، فقال: ﴿إِنَّمَا وَلِيِّكُمُ اللّهُ وَرَسُولُهُ وَالّذِينَ آمَنُوا الّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلاَةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكَاةَ وَهُمْ رَاكِعُونَ ﴿ ولذا فمن الواضح أن تلك المقامات محفوظة في كل حالات الإمام المعصوم عليه .

وأما مقاماتهم العرضيّة: فهي كل ما كان خارجاً عن جوهر كنههم وحقيقة ذاتهم، ونسبته إليهم على حدّ سواء، من جهة مقامهم النوراني القدسي، وهم عليه ظهروا في هذا المقام باللباس البشري؛ لأجل التمكن من الاستفادة من محضرهم عليه. ويؤيد هذا ما أشار إليه الإمام الكاظم عليه حين أشار إلى مقام النبي الأعظم عليه ومقام الإمام أمير المؤمنين

١ ـ مصباح المتهجد: ص ٥٧٠ في (أعمال شهر رجب).

فخلق من الشطر الأول محمداً ومن الشطر الآخر علي بن أبي طالب، ولم فخلق من الشطر الأول محمداً ومن الشطر الآخر علي بن أبي طالب، ولم يخلق من ذلك النور غيرهما، خلقهما الله بيده ونفخ فيهما بنفسه من نفسه (لنفسه)، وصورهما على صورتهما، وجعلهما أمناء له، وشهداء على خلقه، وخلفاء على خليقته، وعيناً له عليهم، ولساناً له إليهم قد استودع فيهما علمه، وعلمهما البيان، واستطلعهما على غيبه (وعلى نفسه)، وجعل فيهما علمه، وعلم نفسه والآخر روحه، لا يقوم واحد بغير صاحبه، ظاهرهما بشرية وباطنهما لاهوتية، ظهروا للخلق على هياكل الناسوتية حتى يطيقوا رؤيتهما، وهو قوله تعالى: ﴿واللَبُسْنَا عَلَيْهِمْ مَا يَلْبِسُونَ ﴾، فهما مقاما رب العالمين وحجابا خالق الخلائق أجمعين بهما فتح الله، بدء الخلق، وبهما يختم الملك والمقادير...»(۱).

ومن الواضح لدى العارف بهم أن حقيقتهم الواحدة المحمديّة التي بها ولأجلها خلق الله سبحانه الخلق، لا تتبدل ولا تتغير بتغير وظيفتهم الظاهرية، فإن الإمام عليه يبقى على قدسيته سواء كان قائماً أو قاعداً، وذات الإمام أمير المؤمنين عليه على ما هي عليه، سواء تسلم السلطة الظاهرية أم لم يتسلمها، وكذا ذات الإمام الرضا عليه على ما هي عليه، سواء تسلم ولاية العهد أم لم يتسلمها، وإن ظهور شوكتهم وسلطانهم وشدة ظهور أمرهم، وبسط أيديهم عليه بسطة ظاهريّة، وخلافة اعتبارية لا تغيّر حالهم وحقيقة

١ \_ عاية المرام: ج ١ ص ٣٠، البرهان في تفسير القرآن: ج ٣ ص ١٩٣ ح ٧.

جوهرهم ومعدنهم، فالإمام عليه خليفة الله في أرضه، والواسطة في العطاء والفيض والمدد، وبوجوده تأمن السماء أن تقع على الأرض ـ كما تجلّى هذا في ظهر عاشوراء بعد استشهاد الإمام الحسين عليه حين حال الإمام زين العابدين عليه بين الأرض والسماء ـ وإن لم يبايعه أحد ممن رفضه، وتخلّى عن سفينة النجاة، واختار الهلاك والغواية وطريق الضلالة والعمى، وقد على طريق الله ورسوله وأهل بيت العصمة من وُلده عليه.

# الثانية: ما هي أسباب الزيادة في مراتبهم علِشَلِهُ ؟

إن التكامل الذاتي والترقي الذي يعيشه النبي وآله (صلوات الله عليهم) لا تؤثر فيه الصلاة عليهم بذاتها، بل سببه أعمالهم الخاصة وحالاتهم التي كانوا يعيشونها مع الله تعالى، نعم الصلاة عليهم لها أثر في ظهور سلطانهم، وزيادة شوكتهم، وشدة أمرهم، وهذا كله خارج عن مقامهم الذاتي القدسي الأوحدي، ودخيل في مقامهم العرضي.

#### الثالثة: شروط تحقق استجابة الصلاة

لما كانت حقيقة الصلاة عليهم ترجع إلى الدعاء وجب حينئذ لترتب المنفعة ووصول الأثر من رفع ما يمنع من استجابة الدعاء وتحقيق الشرائط والتي أهمها:

(١) معرفة المصلّي عليهم مرتبتهم وحقيقتهم كما تشير إلى ذلك بعض النصوص الواردة عنهم علياً النصوص الواردة المصلّى المصلّى المصلّى المصلّى المصلّى الواردة عنهم علياً المصلّى الواردة الوارد

(٢) الحضور القلبي أثناء الصلاة عليهم، بحيث لا ينشغل قلبه عنهم بالتوجّه إلى غيرهم من جمال صوته وحسن مخارج حروفه، فإن الخشوع والحضور والخضوع شرط أساسي لعود النفع على المصلي، وهذا أقرب ما يكون هو المراد من قول السيد كاظم الرشتي (رضوان الله عليه): (إن هذه الصلاة لا تزيد في مقام ذاتهم، وإنما ينتفعون بها في مقام عرضياتهم من ظهور شوكتهم، وسلطانهم، وشدّة ظهور نورهم وأمرهم إلا بتصفية قوابل أولئك المصلين؛ ليظهر فيها إشراق أنوار صاحب النبوة والولاية المطلقة).

### الفصل السادس

# مَن هم آل النبي رَبِينَةٍ ؟

لقد جاء لفظ (أهل البيت) في القرآن مرتين: قوله تعالى في سورة هود ﴿ رَحْمَةُ اللّهِ وَبَرَكَاتُهُ عَلَيْكُمْ أَهْلَ الْبَيْتِ ﴾، وفي سورة الأحزاب ﴿ يُريدُ اللّهُ لِيُدَهِبَ عَنكُمُ الرِّجسَ أَهلَ البَيتِ ﴾ واستعمل المسلمون (أهل البيت) و (آل البيت) في أهل بيت النبي و البيت فقط، حتى صار اللّفظ عَلَماً خاصاً بهم عليه لا ينصرف إلى غيرهم إلا بالقرينة، وقد اتفقت الأمة على ذلك، إلا أنهم اختلفوا ـ ما عدا الشيعة ـ في المراد بأهل بيته والمراد بأهل بيته المراد بأهل بيته ال

وقبل الدخول في البحث عمّن هم آل النبي والمنطقة نعرض تعريف الآل والأهل في الأصل، وما أحدث فيه من خلاف، ثم نذكر مَن هم هؤلاء المنصوص عليهم على لسان الذكر الحكيم وفي كلام النبي العظيم والمنطقة المنطقة المنطقة

#### معنى كلمة (آل)

قال الشيخ الطوسي عليه: قوله تعالى: ﴿مِنْ آلِ فِرْعَوْنَ ﴾ فالآل، والأهل، والقرابة، نظائر، وقيل: أصل الآل الأهل؛ لأنه تصغير أهيل.

والفرق بين الآل والأهل أن الأهل أعم منه، يقال: أهل الكوفة ولا يقال آل الكوفة، ويقال: أهل البلد ولا يقال: آل البلد. وآل فرعون: قومه وأتباعه،

وقال صاحب العين: الآل كل شيء يؤول إلى شيء: إذا رجع إليه، تقول: طبخت العصير حتى آل إلى كذا... وآل الرجل: قرابته وأهل بيته...(١).

### معنى (آل النبي وَالْمِيَّادُ)

من الثابت المؤكد عندنا نحن أتباع مدرسة أهل البيت عليه وجوب عصمة خلفاء رسول الله وهم الأئمة عليه وهو من مسلمات وضروريات الدين فإذا كانت العصمة ثابتة لهم عليه وجب امتناع الخطأ والرجس عليهم، وعليه فلا يبقى سواهم عليه لتخاطبه الآية، ومنه يتضح المراد بآل البيت عليه.

هذا وتدل الأحاديث الواردة في تفسير آيتي المباهلة والمودة (۱)، وكذلك حديث الثقلين ـ وهو من جملة أهم الأحاديث المتواترة المروية عن النبي ومن أصحها سنداً ـ وغيرها من الأحاديث الصحيحة والصريحة المروية على أن (آل محمد والسيحة المحاب الكساء المتقدم ذكرهم، المعروف أمرهم، المؤمن من أحبهم، المنافق من أبغضهم، على ما رواه علماء الحديث وفسره علماء التفسير.

وبالإضافة إلى الخمسة آل العباء (أصحاب الكساء) علِيَّهُ نعتقد أيضاً دخول الأئمة التسعة المعصومين علِيَهُ في

١ ـ التبيان: ج ١ ص ٢١٩ في تفسير سورة البقرة، الآية ٤٩.

٢ ـ المباهلة في سورة آل عمران، الآية ٦١، والمودة في سورة الشوري، الآية ٢٣.

دائرة (آل البيت عليه ) كما يظهر من كثير من الروايات عنهم عليه ، وربّما أصبح هذا الاعتقاد من المسلّمات والضروريات عند الشيعة عامة.

قال الشهيد الثاني شن : [هم] المعصومون من أهل بيته والمعنان عليه المعصومون من أهل بيته والحسنان عليه المعصومون من أهل بيته والحسنان عليه المعصومون من أهل على على على على على على على المعلق على باقي الأئمة الإثني عشر تغليباً (١). انتهى.

قال الحاج محمد خان الكرماني (رحمة الله عليه)(٢):

اختلفت الأقوال في اشتقاقه، فقيل: أصله (أهل) أبدلت الهاء همزة فصارت (أأل) وتوالت همزتان فأبدلت الثانية ألفاً. وعن آخر: أصله (أول) تحركت الواو وانفتح ما قبلها وانقلبت ألفاً كـ(قال).

واستُدل على الأول: بعود الهاء في التصغير، فيقال: (أهيل)، وهذا شاهد صدق؛ فإن بناء العرب على ذلك، أنهم إذا أبدلوا حرفاً يُرجعونه في تصغيره. فلما وجدنا الهاء في التصغير عرفنا أن الألف أصله الهمزة، وإلا لما كان ينبغى عوده...(١).

١ ـ روض الجنان: ج ٢ ص ٤٦٨ (مبحث التشهد).

٢ ـ أفرد (رضوان الله عليه) عنوان الآل والأهل في (الكتاب المبين)، وفي (شرح دعاء الرجبية) وفي (مجموعة الرسائل: ج ٧٦) وله فيه كلامٌ مفصّل (ص ٦٦ ـ ٧٧) جواباً على سؤال وُجّه له يقول: (هل الآل مشتق من الأوْل أو أصله أهل؟ بيننوا على نحو الاستدلال).
 ١ ـ انظر: مجموعة الرسائل: ج ٧٦ ص ٦٦ ـ ٧٠.

٢٣٠ ...... شرح الصلاة على محمد وآله في مدرسة الشيخ الأحسائي وقال (رحمة الله عليه) أيضاً:

والتصغير يردُّ الألفاظ إلى أصولها (۱)، ولكن في الاستعمال في اللغة ويراد والشرع بينهما عموم وخصوص من وجه، فإنه قد يُطلق الآل في اللغة ويراد به أشراف الأهل، فهو أخص من الأهل، وقد يستعمله أهل الشرع بالعكس (۲). انتهى كلامه (رفع الله مقامه).

قال السيد كاظم الرشتي (حشره الله مع أجداده الطاهرين):

أما الآل فمستغن عن الكلام إذ لا كلام بين الفرقة المحقة أنهم الأئمة المعصومون علي علي وفاطمة والحسن والحسين وعلي ومحمد وجعفر وموسى وعلي ومحمد وعلي والحسن والحجة الخلف القائم المنتظر (صلى الله عليهم أجمعين)، إنما ذكرت أسماءهم الشريفة ـ مع أنهم في الظهور كالشمس في رابعة النهار في مقام الإعلان والإظهار ـ تيمناً وتبركاً، ولِما أجد فيه من الراحة؛ (لأنه المسك ما كررته يتضوع)(۱)، وإنهم طاهرون من كل الأكدار؛ إذ الأكدار من ملاحظة الأغيار، وهم لم

١ ـ تهذيب اللغة: ج ١٥ ص ٣١٥، لسان العرب: ج ١١ ص ٣٧ ـ ٣٨.

٢ ـ شرح دعاء الرجبية: ص ١٨٣، مجموعة الرسائل: ج ٢٥ ص ٣٠٨ (شرح الدعاء السابع من الصحيفة السجادية).

١ ـ شطر بيت من قصيدة لأبي الحسن مهيار بن مردويه الديلمي في ديوانه يقول:
 أعد ذكر نعمان لنا إن ذكره

يزالوا ولا يزالون عند الله، ومع الله، وعن الله، ولله، ووجه الله، فمن أين تلحقهم الكدورة لا في تكوينهم وذواتهم وصفاتهم وسائر كينوناتهم، وهم حقيقة الاستقامة، وعلى ﴿ كُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾ وهو معنى قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهيراً ﴾...

فلما طهرهم الله سبحانه وهم تطهروا وشهد لهم بذلك ومدحهم على ذلك ثم ألزم الخلق محبتهم وولايتهم في قوله تعالى ﴿قُلُ لاَ أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا إِلاَّ الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبَى ﴾ والله سبحانه لا يأمر بمودة العاصي حينما يعصي وفيه وإن كان إشارة إلى الخلافة إلا أنها لا تظهر إلا للخواص فصر في الأمر في قوله الحق ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ اتَّقُواْ الله وكُونُواْ مَعَ الصَّادِقِينَ ﴾ وكيف يكون العاصي صادقاً مع أنه أخلف الله وعده حين أخذ عليه الميثاق عند قوله: ﴿أَلَسْتُ بِربِّكُمْ قَالُواْ بَلَى ﴾، فأقروا له بالوفاء، والمعصية ليست من أمر الرب وإنما هي من أمر الشيطان... فالعاصي حين المعصية يعبد الشيطان فما صدق في قوله بلى يوم ألست بربكم، فالله سبحانه أمر بالكون مع الصادقين الذين أوجب مودتهم وهم ذوو القربى الذين هم أهل البيت الذين طهرهم الله من الرجس...

لكن الله سبحانه تأكيدا للأمر وإتماما للحجة وإكمالا للنعمة صرح بالأمر... بما لا يحتمل الخلاف بقوله تعالى: ﴿وَهُو الَّذِي خَلَقَ مِنَ الْمَاء بَشَراً فَجَعَلَهُ نَسَباً وَصِهْراً ﴾ وما اجتمعت الصفتان إلا في علي علي الشَّهِ؛ لأن العباس وغيره من بني هاشم وغيرهم كانوا نسباً ولم يكونوا صهراً، وعثمان

وإن كان صهراً على ظاهر دعواهم - لكنه لم يكن نسباً، وليس النسب والصهر إلا مولانا أمير المؤمنين علي بن أبي طالب (سلام الله عليه)، فقوله تعالى: ﴿فَجَعَلَهُ نَسَباً ﴾ إشارة إلى أنه سبحانه جعله كذلك واختصه نبيه بعلى: ﴿فَجَعَلَهُ نَسَباً ﴾ إشارة إلى أنه سبحانه جعله كذلك واختصه نبيه شب واقعي إلهي قد جعله الله لمحمد وارثاً، إذ ما كل نسب في الظاهر وأولي رحم هو نسب وأولي رحم في الباطن والحقيقة، وأحكام النبوة والولاية والمودة الإلهية للنسب الواقعي الإلهي الأصلي لا الظاهري، ألم تر إلى قوله تعالى: ﴿إِنَّهُ لَيْسَ مِنْ أَهْلِكَ ﴾، وحكم النجاة ما شمل ابن نوح الشامل لكل أهله؛ لأنه ابنه في الظاهر، ولم يكن ابنه في الباطن، ولما شهد الحق سبحانه لعلي الشي بالقرابة الواقعية والمناسبة الذاتية المجعولة من الله سبحانه ولم يشهد لغيره، علمنا أنه لمزيّة عنده ليست لغيره، فيكون هو المناسب لرسول الله الشيئ دون غيره بأن زوّجه الله سبحانه ابنة محمد الشيئة فشهد لها بالطهاره وعلو القدر والمقام؛ إذ الله سبحانه ما يختار للنبوة والرسالة أهل الباطل وأهل المعصية مردة الشيطان وفَعَلة الطغيان والعصيان، وإنما يختار الطيب الطاهر؛ لأنه سبحانه هو الطيب الطاهر...

#### [ردّ شبهة أن السبط ليس ذرية]

ولما كان المعاند قد يُلبس الأمر على بعض العوام المستضعفين، على أن السبط والذرية إنما هي من جهه الأب لا الأم إلا الجزئي على ما قال شاعرهم: بنونا بنوا أبنائنا وبناتنا بنوهن أبناء الرجال الأباعد والأئمة (سلام الله عليهم) منسوبون إلى رسول الله المنطقة من جهه الأم لا

الفصل السادس: مَن هم آل النبي ؟ ......

من جهة الأب، فلا يقال لهم: ابن رسول الله إلا مجازاً !!

أبطل هذه الشبهة ورفع هذه الواهمة في سورة الأنعام بإثبات أن عيسى من ذرية نوح عليه الأب (٢).

وقال مولانا الشيخ أحمد الأحسائي (زاد الله في علو مقامه):

والعترة: الآل ـ كما هو الحق ـ فهم أشرف الأهل، والمراد بهم عند الإطلاق: أصحاب العباء، أو الاثني عشر، أو هم وخصيص شيعتهم بالتبعية كما تشير إليه بعض الأخبار (١)، وإذا وصفوا بالطاهرين خَص الاثني

ا ـ الظاهر أنه (أعلى الله مقامه) أراد (إبراهيم عليه الله وإن كان يصح ما ذكره، وهو قوله تعالى: هوووَهُبْنَا لَهُ إِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ كُلاً هَدَيْنَا وَنُوحًا هَدَيْنَا مِنْ قَبْلُ وَمِنْ ذُرِّيَّتِهِ دَاوُودَ وَسُلَيْمَانَ وَأَيُّوبَ وَيُوسُفَ وَمُوسَى وَهَارُونَ وَكَذَلِكَ نَجْزِي الْمُحْسِنِينَ (٨٤) وَزَكَرِيّا وَيَحْيَى وَعِيسَى وَإِلْيَاسَ كُلِّ مِنَ الصَّالِحِينَ (٨٥) ﴿ وفي الرواية عن أبي عبد الله عليه قال: «والله! لقد نسب الله عيسى بن مريم في القرآن إلى إبراهيم من قِبَل النساء، ثم قال: ﴿ ومن ذريته داود وسليمان... – إلى قوله – ويحيى وعيسى... ﴾ ". تفسير العياشي: ج ١ ص ٣٦٧ ح ٥٠. وقال الحجاج ليحيى بن معمر: بلغني أنك تزعم أن الحسن والحسين من ذرية النبي وقال: أليس تقرأ تجدونه في كتاب الله، وقد قرأت كتاب الله من أوله إلى آخره فلم أجده. قال: أليس تقرأ سورة الأنعام: ﴿ ومن ذريته داود وسليمان... حتى بلغ – ويحيى وعيسى قال: أليس عيسى من ذرية إبراهيم وليس له أب؟ قال: صدقت! تفسير العياشي: ج ١ ص ٣٦٧ ح ٥٠.

عشر؛ إذ المراد بالطُهر العصمة. والطاهرين: من الرجس ـ وهو الذنب الصغير و الكبير ـ ، قال تعالى: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهيراً ﴾. انتهى (١).

وقال (رضوان الله عليه) أيضاً:

الأهل والآل ـ في استعمال أهل اللغة وأهل الشرع عليه على ـ بينهما عموم وخصوص من وجه، وإن كان أصل (آل) (أهل)، فقد يُطلق الآل ويُراد به أشراف الأهل فهو أخص من الأهل، وقد يستعمله أهل الشرع عليه العكس.

وفي (معاني الأخبار) عن محمد بن سليمان الديلمي عن أبيه قال: قلتُ لأبي عبد الله علم المنتخذ بعلت فداك، من الآل؟ فقال: «ذرية محمد المنتخذ». قال: قلتُ: فمن الأهل؟ قال علم المنتخذ: «الأئمة علم المنتخذ» فقلتُ: قوله (عز وجل): ﴿أَدْ خِلُوا الله فَرْعَوْنَ أَشَدُ الْعَذَابِ ﴾؟ قال: «والله ما عنى إلا ابنته» (١).

وفيه عن أبي بصير قال: قلتُ لأبي عبد الله: من آل محمد ؟ وَاللَّهُ فقال: «فريّته». فقلت: من أهل بيته؟ قال: «الأئمة الأوصياء». فقلت: من عترته؟ قال: «أصحاب العباء». فقلت من أمته؟ فقال: «المؤمنون الذين صدّقوا بما

4

محمد وآل محمد) فنكون نحن وشيعتنا قد دخلنا فيه». ثواب الأعمال: ص ١٥٨ ح ٣. ١ ـ صراط اليقين: ج ١ ص ٤٥ ـ ٤٦، جوامع الكلم: ج ٦ ص ٣٣٦ ـ ٣٣٣. ١ ـ معانى الأخبار: ص ٩٤ ح ٢.

والحاصل أنّ المراد بالأهل الأئمة المعصومون علِيَهِ لا غير... ولو لوحظ ما هو أعم دخلوا الخُلّص من الشيعة بالتبعيّة، فإنهم من أهل البيت عليه «خُلِقوا من فاضل طينتهم وعُجنوا بماء ولايتهم (٢)»... (٣).

#### [تبعية الشيعة لآل محمد عالميلهم ]

وبيان التبعية:

[هي] كتبعية القائم في المجيء لزيدٍ في قولك: (جاء زيد القائم) فان المجيء لم يسند إلا إلى (زيدٍ)، وأمّا (قائم) فلا يسند إليه المجيء أصلاً وإنّما ارتفع لأن المجيء أسند إلى (زيد)؛ لضم وصفه به، فكان ضم (القائم) إليه مبيّناً لأجمال (زيد) لا لحال مجيئه؛ لتكون له مشاركة في المجي، وفارتفع لملابستِه لزيدٍ في المجيء.

فأتباعهم يدخلون معهم لملابستِهم لهم حين يسند إليهم عليه ما يُخصّون به من الأمور المشتركة ظاهراً، فخواص الشيعة يدخلون في تبعية السلام على أئمتهم، بل تفوق بعض العارفين وقال: إذا قلنا: (السلام عليكم)

١ ـ معاني الأخبار: ص ٩٤ ح ٣.

٢ ـ مشارق أنوار اليقين: ص ٣١٧.

٣ ـ شرح الزيارة الجامعة: ج ١ ص ٣٨ في شرح: «اَلسِّلامُ عَلَيْكُمْ يا أَهْلَ بَيْتِ النُّبُوَّةِ».

رحمد وآله في مدرسة الشيخ الأحسائي أجل من أن يُسلّم عليهم. ويتمثل بكلام المنعني شيعتهم؛ لأن مقامهم عليني أجل من أن يُسلّم عليهم.

مِنه تعني سيعهم. دن معامهم عيبهو ، بن من من يسم عيهم. ويسس بعرم مجنون ليلي حيث يقول:

سلامي على جيران ليلى فإنها أعز على العشاق من أن يُسَلما فإن ضياء الشمس نور جبينها نعم وجهُها الوضّاح يشرق حيثُما

ثم إذا أريد بأهل البيت ما أريد به في أخبارهم من أنهم الأئمة الاثنا عشر عليه لم يكن ذلك منافياً لما أريد في أخبارهم من أن الآل هم الذرية والعترة هم أهل العباء؛ لأن قوله عليه الله الفظ الظاهر. وكذا في العترة؛ لأن الذرية هي العقب، وعقب يدل عليه اللهظ الظاهر. وكذا في العترة؛ لأن الذرية هي العقب، وعقب العقب، والنسل، ونسل النسل، وهكذا.

قال الله تعالى: ﴿ذُرِّيِّةَ مَنْ حَمَلْنَا مَعَ نُوحٍ ﴾ يعني: يا ذرّيّة سام وحام ويافث.

وقال تعالى: ﴿وَآيَةٌ لَهُمْ أَنَّا حَمَلْنَا ذُرِّيَّتَهُمْ فِي الْفُلْكِ الْمَشْحُونِ ﴾.

والعِتْرة لما كان من معانيها أن العترة أصل الشجرة المقطوعة التي تنبت من أصولها وعروقها، فناسب بملاحظة خصوص هذا المعنى أن يفسر الصادق عليه العترة بأهل العباء.

وأمّا ما يُراد من الآل والأهل والعترة بالأصل ـ في الأحاديث المتواترة معني من الفريقين ـ فهم الأئمة الاثناعشر وفاطمة عليم للأغير (١). انتهى.

١ ـ شرح الزيارة الجامعة: ج ١ ص ٣٨ ـ ٣٩ في شرح «اَلسِّلامُ عَلَيْكُمْ يا أَهْلَ بَيْتِ النُّبُوَّةِ».

الفصل السادس: مَن هم آل النبي ؟ .....

### دخول الشيعة في آل محمد علِشَلِهُمُ

قال المولى الميرزا محمد باقر الشريف الهمداني (أعلى الله مقامه): ولعلك عرفت وتذكّرت أن الولاية والمودة والمحبة لهم ولأوليائهم ولعلله عرفت ومعناها، ولا أثر للألفاظ من حيث هي إلا بأرواحها ومعانيها، وقد صارت المودة لهم عليه من ضروريات الأسلام فضلا عن الإيمان بقوله تعالى: ﴿قُلُ لاَ أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلاَّ الْمَودَة فِي الْقُرْبَى ﴾، ولقوله تعالى: ﴿قُلْ لاَ أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلاَّ الْمَودَة فِي الْقُرْبَى ﴾، ولقولهم عليه أيضاً من القربي؛ بمقتضي قوله تعالى: ﴿فَمَنْ تَبِعنِي فَإِنّهُ مِنْ الله محمد». قال الراوي: مِن الله محمد». قال الراوي: مِن الله محمد؟! قال عليهم)»(١).

وقد أمروا عليه في كيفية الصلاة عليهم بقول: (اللهم صل على محمد وآل محمد) لدخول شيعتهم في الصلوات، ونهوا عليه عن قول (١): «اللهم

١ - عن عمر بن يزيد قال: قال أبو عبد الله عليه: «أنتم - والله من آل محمد». فقلت: من أنفسهم! جعلت فداك؟ قال: «نعم - والله - من أنفسهم» ثلاثاً، ثم نظر إليّ ونظرت إليه فقال: «يا عمر، إن الله يقول في كتابه: ﴿إِنَّ أَوْلَى النَّاسِ بِإِبْراهِيمَ للَّذِينَ اتَّبَعُوهُ وَهذاَ النَّبِيُّ وَاللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلِي الْمُؤْمِنِين ﴾». تفسير القمي: ج ١ ص ١٠٥، تفسير العياشي: ج ١ ص ١٧٥، تفسير العياشي: ج ١ ص ١٧٧ مجمع البيان: ج ٢ ص ٤٥٨.

وفي رواية: قال: قلت له: من آل محمد؟ قال: «إي \_ والله \_ من آل محمد، إي \_ والله \_ من أنفسهم، أما تسمع الله يقول: ﴿إِنَّ أُولَى النَّاسِ بِإِبْراهِيمَ لَلَّذِينَ اتَّبَعُوهُ ﴾؟ وقول إبراهيم: ﴿فَمَنْ تَبَعَنى فَإِنَّهُ مِنِّى ﴾؟». تفسير العياشي: ج ٢ ص ٢٣١ ذيل ح ٣٣.

١ ـ تقدمت الرواية في هامش ٣ صفحة ٢٣٣ وتأتي في ص ٢٤٣، عن عمار الساباطي عن أبي
 ◄

صل على محمد وأهل بيت محمد» (صلوات الله عليهم) لأن أهل بيت النبوة هم الأئمة المخصوصون (المعصومون) (صلوات الله عليهم وعلى أوليائهم).

فالمحبة لهم ولأوليائهم أول أسباب الإجابات وصعود الدعوات إلى بارئ الموجودات... ولا دعاء حقيقة إلا للمؤمن المحب لهم ولأوليائهم (صلوات الله عليهم أجمعين)(١). انتهى.

قال الحاج محمد خان الكرماني (رفع الله مقامه):

فالمراد من الأهل الأئمة المعصومون (صلوات الله عليهم)، والمراد من الآل ذريته، ويدخل في الذرية شيعتهم (صلوات الله عليهم) كما ورد في الخبر... فانت اذا صليت عليه وعلى آله أدخلت جميع أهل بيته وشيعته في الصلاة وطلبت الرحمة من الله والتزكية من الملائكة والدعاء من سائر الخلق لهم (۱).

وقال (رضوان الله تعالى عليه) أيضاً:

يظهر من سائر الروايات أيضاً أن الآل قد يخص بآل محمد عليه على جميعاً، وقد يعمهم وغيرهم، والأهل قد يخص بالخمسة وقد يعمهم. وعلى

عبد الله على الله على الله على الله عبد الله عبد الله على الله عبد الله على الله على الله عبد الله على الله عبد الل

١ ـ شرح دعاء رجب: ص ١٨٧، وانظر: تلخيص شرح دعاء رجب: ص ١٣٥.

١ ـ مجموعة الرسائل: ج ٢٥ ص ٣٠٨ (شرح الدعاء السابع من الصحيفة السجادية).

أي حال! لا يظهر لنا وجه خاص نبيّنه إلا ما يظهر من هذه الروايات. وعلى أي حال! قد يلحق بالآل شيعتهم من باب أنهم من أولادهم كما في الرواية: «أنتم [والله] من آل محمد»، قال الراوي: من أنفسهم؟ قال: «من أنفسهم» (۱). وفي رواية أخرى: «أنتم آل محمد، أنتم آل محمد» (۲).

وقد يلحقون بالأهل، حيث قال: «سلمان منا أهل البيت» (٣).

وقد تواتر الأخبار بهذا المعني.

ويحتمل أن يكون أهل البيت في هذا المقام بمعنى الآل....

إذا عرفت ذلك، فاعلم أن من تمام الصلاة على محمد ضم آله وأهل بيته إليه، فإن الصلاة عليه دون آله بتراء، وبذلك وردت روايات كثيرة:

منها: قال رسول الله الله الله الله الله على محمد وآله، قال الله الله على محمد وآله، قال الله الله على (جل جلاله): صلى الله عليك. فليكثر من ذلك. ومن قال: صلى الله على محمد، ولم يصل على آله، لم يجد ريح الجنة، وريحها يوجد من مسيرة خمسمائة عام»(۱).

وعن علي علي علي عن رسول الله والله الله علي صلاة مبتورة، بل صلوا إلي أهل بيتي ولا تقطعوهم فإن كل نسب وسبب يوم

١ ـ عن أبى عبد الله عليه الله عليه القمي: ج ١ ص ١٠٥، تفسير العياشي: ج ١ ص ١٧٧.

٢ ـ عن أبي عبد الله علمه الله علم المحاسن: ج ١ ص ١٤٣ ب ١١ ح ٤٠.

٣- مما تواتر نقله بين المسلمين، وانظر: بحار الأنوار: ج ٢٢ ص ٣٢٦ ح ٢٨، ص ٣٣٠ ح ٨٨.
 ١ ـ الأمالي (للصدوق): المجلس ٦٠ ح ٦ ص ٣٧٩.

وقال أبو عبد الله على: «قال رسول الله بين ذات يوم لأمير المؤمنين الرجل البشرك؟ قال: بلي... ـ إلى أن قال ـ أخبَرني جبرئيل أن الرجل من أمتي إذا صلّى علي وأتبع بالصلاة على أهل بيتي فُتحت له أبواب السماء، وصلّت عليه الملائكة سبعين صلاة، وأنه للذنب حطّاً، ثم تَحات عنه الذنوب كما يتحات الورق من الشجر ويقول الله (تبارك وتعالى): لبيك عبدي وسعديك، يا ملائكتي أنتم تُصلّون عليه سبعين صلاة وانا أصلي عليه سبعمائة صلاة. فإذا صلّى علي ولم يُتبع بالصلاة على أهل بيتي كان بينها وبين السماوات سبعون حجاباً، ويقول الله (تبارك وتعالى): لا لبيك ولا سعديك! يا ملائكتي، لا تُصعدوا دعاءه إلاّ أن يُلحق بالنبي عترته. فلا يزال محجوباً حتى يلحق بي أهل بيتي» (١).

وقال على اللهم صل على محمد. فقال له أبي: [يا عبد الله] لا تبترها، لا تظلمنا حقّنا، قل: اللهم صل على محمد وأهل بيته»(٢).

فظهر لك من هذه الأخبار أن عدم إلحاق آله به والمُثَّلَةُ ظلم له ولهم،

١ ـ المحكم والمتشابه (للمرتضى): ص ٧٧، وسائل الشيعة: ج ٧ ص ٢٠٦ ب ٤٢ ح ١٧.

١ ـ ثواب الأعمال: ص ١٥٧، الأمالي (للصدوق): المجلس ٨٥ ح ١٨ ص ٥٨٠.

٢ ـ الكافي: ج ٢ ص ٤٩٥ ح ٢١.

وتحجب هذه الصلاة عن الله ولا يقبلها وذلك لأن النبي والمؤمنين عليه كشيء واحد، وكل واحد منهم كجزء هذا الشيء؛ قال أمير المؤمنين عليه في جواب الزنديق حين سأله عن الشيء وعن نصف الشيء...(۱)، أراد بذلك أنه نصف محمد والمؤلفية كما ورد في حديث النورانية قال عليه معناه: «كنت ومحمد نوراً واحداً فقسمه الله نصفين نبي مصطفى وولي مرتضى، فقال لهذا النصف: كن علياً»(۱).

وكذلك وردت أخبار كثيرة في اتحاد نورهم (٢).

فمن صلّى على واحد منهم ولم يصلّ على الآخر فكأنما لم يصلّ أبداً؛ إذ لم يصلّ على تمام الشيء الواحد.

هذا في الظاهر.

### [الإيمان بأهل البيت إيمان بالنبي راليا

وأما في الباطن: فاعلم أن ظهور النبي وللسلطن في وصيه، ووصيه بابه

ا ـ في الرواية: أن يهوديان قدما المدينة يسألان عن خليفة النبي والمسالانه، فلما جاءوا بهما لأمير المؤمنين الشائي سأله أحدهما، وكان مما قاله اليهودي: ما أنا وأنت عند الله؟ قال عليه: «أنا مؤمن منذ عرفت نفسي وأنت كافر منذ عرفت نفسك»... ـ إلى أن قال ـ قال اليهودي: فما نصف الشيء؟ قال عليه: «المؤمن». قال: فما لا شيء؟ قال: «يهودي مثلك، كافر لا يعرف ربه». انظر: بحار الأنوار: ج ٣٠ ص ٩٠.

١ ـ مشارق أنوار اليقين: ص ٢٥٦، المناقب (للعلوي): ص ٧٠ ـ ٧١، بحار الأنوار: ج ٢٦ ص ٣.
 ٢ ـ لاحظ: بحار الأنوار: ج ٢٥ ص ١ ـ ٣٣٠ (باب بدو أرواحهم وأنوارهم وطينتهم عليه وأنهم من نور واحد).

وسبيله ومنهاجه ووجهه فمن أتاه من بابه وصل إليه ومن لم يأته من بابه فلم يأته ومن لم يأته من بابه فلم يأته ويكشف عن ذلك الحديث الذي رواه الخاصة والعامة بأسانيد كثيرة أنه ويكشف قال: «أنا مدينة العلم وعلي بابها فمن أراد المدينة فليدخلها من بابها»(١).

فكل من أراد النبي يجب عليه أن يأتيه من بابه، ومن لم يأته من بابه لم يأته أبداً؛ إذ لا سبيل إليه سواه. وكذلك حكم سائر الأوصياء، ولذلك ورد: أن «من كفر بواحد منهم من أولهم أو آخرهم فقد كفر بجميعهم» (۱) فالواجب على من أراد النبي [عليها أن يأتيه من أبواب أوصيائه، وذلك شأن كل نبي وولي، وقد عرفت سابقاً أن الصلاة عليهم في الواقع هي الإقرار بالنبوة والتسليم لها وإظهار البقاء على العهد، كما في الخبر (۲) ...

وبلسان آخر: الإيمان بالنبي [الله الله يكمل إلا بالإيمان بهم، فالواجب ان يصلي على النبي وعليهم ولا يقطعهم عنه ومن قطعهم عنه فهو من أهل هذه الآية يقطعون ما أمر الله به ان يوصل، وكذلك نقول: إن الشيعة أيضاً سبلهم؛ لقول الصادق عليه الله: «شيعتنا جزء منا خلقوا من فضل طينتنا،

١ - هذا مما تواتر عند المسلمين، يطول بسرد مصادره المقام، ونقل العلامة المجلسي في بحار الأنوار في (باب ٩٤ أنه عليه باب مدينة العلم و الحكمة) بعض ما ورد في كتب علمائنا.
 ١ - انظر: بحار الأنوار: ج ٢٣ ص ٩٥ - ٩٨ (باب ٥ أن من أنكر واحداً منهم فقد أنكر الجميع).
 ٢ - تقدمت الرواية عن موسى بن جعفر عليه في صفحة ٦٤.

يسوؤهم ما يسوؤنا ويسرهم ما يسرنا، فإذا أرادنا أحد فليقصدهم فإنهم الذين يوصل منهم إلينا»(١).

#### [الشيعة من آل محمد علِسَّلُهُمُّ ]

فعلى ذلك ينبغي أن يوصل إليهم شيعتهم في الصلاة.

وإذا قلت: (اللهم صل على محمد وآل محمد) يجزيك عن ذكرهم الخاص، لما مرّ أنهم آل محمد؛ ولما قال أبو عبد الله عليه عنده: اللهم صل على محمد وأهل بيت محمد، فقال أبو عبد الله عليه الله عليه: «يا هذا، لقد ضيّقت علينا، أما علمت أن أهل البيت خمسة أصحاب الكساء؟». فقال الرجل: كيف أقول؟ فقال: «قل: اللهم صل على محمد وآل محمد، فنكون نحن وشيعتنا قد دخلنا فيه»(١).

ويظهر لي وجه في تخصيص أهل البيت بالخمسة من باب ملاحظة ظاهر البيت فإن أهل البيت الظاهري الذين كانوا عياله في ظاهر الحياة الدنيا، ونفسه خمسة. أو يكون المراد من البيت: البيت الذي نام فيه رسول الله تحت الكساء وأدخل معه أهل الكساء، وإلا فاستعمال أهل البيت في الأئمة كثير في الأخبار، ويشهد بذلك أيضاً حديث أبي عبد الله عليه عن عن

١ ـ الأمالي (للطوسي): المجلس ١١ ح ٣٥ ص ٢٩٩، بشارة المصطفى: ص ٣٠٣.

١ ـ ثواب الأعمال: ص ١٥٨، وانظر الرواية في الهامش ٣ من صفحة ٢٣٣.

٢ ـ تقدمت الرواية في صفحة ٢٤٣.

٢٤٤ ..... شرح الصلاة على محمد وآله في مدرسة الشيخ الأحسائي

الباقر في تعليمه الرجل المتعلق بالكعبة.

فإذا قلت: (اللهم صل على محمد وأهل بيته) بملاحظة أنهم آله، لا يضرك مسلّماً، ولكن بملاحظة التخصيص إذا قلت هكذا [فقد] ضيّقت عليهم بالبداهة.

#### [الفصل بين النبي وآله علِشَيْهِمُ ]

وأما الفصل بين محمد وآله (صلوات الله عليهم) بعلى: أما بحسب العربية فلا يضر بالبداهة (۱)، ولكن في أكثر الأخبار التي علموا فيها طريق الصلاة شيعتهم، وفي بعض الدعوات، بل أكثرها ـ حذفوا حرف الجر وفي بعضها ـ أي الدعوات ـ عطفوا بتكرار حرف الجر.

والظاهر أن شيمة العامة العطف بتكرار الحرف (٢)، ومخالفتهم في ذلك

ا ـ سئل العلامة الحلي هيئ عن جماعة يستتكرون ذلك ويقولون: لا يُفصل بين النبي وآله على المخفوض بغير إعادة على الضمير المخفوض بغير إعادة الخافض ضعيف، فهل ورد في هذا أمر مخصوص يخالف ما نَص عليه النحاة أم لأصحابنا وجه؟

فأجاب العلامة ولله نصّه: لا وجه لهذا القول! بل القول ما قاله النّحاة، ولولا اتّباع النقل ما جاز إلاّ بإعادة الحرف الخافض، على أنه قد ورد في كثير من الأدعية عنهم والشرد. انظر: المسائل المهنائية: ١٧٢، مطبعة الخيّام، ١٤٠١ هـ، بقم المشرّفة.

فهذا جائز في اللغة وقواعدها، وقد فصّله ابن هشام في شذرات الذهب، وابن عقيل في شرحه ألفية ابن مالك، وغيرهما في (العطف على الضمير المخفوض)، فراجع إن أحببت.

٢ ـ قال محمد المناوي معلّقاً على كلمة: «صلّى الله عليه وعلى آله وصحبه» للسيوطي في

4

الجامع الصغير: فإن قلت: هل لإتيانه بلفظ (على) هنا من فائدة؟ قلتُ: نعم! وهي الإشارة إلى مخالفة الرافضة والشيعة!! فإنهم مُطبقون على كراهة الفصل بين النبي وآله بلفظ (على) وينقلون في ذلك حديثاً كما بيّنه المحقق الدواني، وصدر الأفاضل الشيرازي وغيرهما. انظر: فيض القدير: ج ١ ص ٢٣- ٢٤ في شرحه مقدمة السيوطي.

وقال البروسوي الحنفي: ينبغي أن يقول المصلي: (اللهم صلّ على محمد وعلى آل محمد) بإعادة كلمة (على) فإن أهل السنة قد التزموا إدخال (على) على الآل؛ رداً على الشيعة! فإنهم منعوا ذكر (على) بين النبي وآله. انظر: تفسير روح البيان: مجلد ١١ ج ٢٢ ص ٣٢ في تفسير آية الصلاة على النبي الشيء.

١ ـ روى الكليني: «دعوا ما وافق القوم فإنّ الرشد في خلافهم». الكافي: ج ١ ص ٨.

وعن أبي عبد الله عليه الله عليه: «ما خالف العامة ففيه الرشاد». الكافي: ج ١ ص ٦٨ ح ١٠، من لا يحضره الفقيه: ج ٣ ص ١١ ح ٣٢٣٣، تهذيب الأحكام: ج ٦ ص ٣٠٢ ح ٥٢.

لم أقف على النص بعينه، ولكن قال العلامة المجلسي: اشتهر بينهم من رواية غير معلوم الإسناد: «من فصل بيني و بين آلي بعلي لم ينل شفاعتي» ولم يثبت عندنا هذا الخبر، و لم أره في كتبنا، ويُروى عن الشيخ البهائي رهي أنه من أخبار الإسماعيلية. انتهى. انظر: مرآة العقول: ج ١٢ ص ١٦٢. ١١٣، و الأربعون حديثاً: ج ٢ ص ٤٥٢.

هذا، ولا شك أن المباني تدل على المعاني، والظاهر عنوان الباطن، فكما أن في الباطن أوصلهم الله إلى نبيه وأفاض عليهم مما أفاض عليه من دون وساطة غيرهم ورحمهم بعين الرحمة التي رحمه بها، كذلك الأمر في الظاهر ينبغي أن يؤدي اللفظ بحيث يدل على ذلك.

فإن قلت: (اللهم صل على محمد وآله) يكون المعنى: أن صل عليهم بعين الصلاة التي صليت بها عليه أولاً، والحقهم به، وإذا كررت الفعل معنى أو لفظاً، يحتمل أن يكون الصلاة الثانية غير الأولى، كما نقول في قوله تعالى: ﴿قُلْ هُو اللّهُ أَحَدٌ \* اللّهُ الصّمدية لو كان ﴿هُو اللّهُ أَحَدٌ \* اللّهُ السم، فإنه لا يعبث في كلامه كما لا يعبث في خلقه، ولو كان هكذا لكان يقول: (الله أحد وصمد) أو (وهو الصمد)، ولكن لما كرر الاسم عرفنا أن [لفظ] (الله) الثاني غير الأول، فهو ظهوره في عرصة الصمدية التي هي الواحدية، والواحد ظهور الأحد، فتدبر.

وكذلك في المقام إذا كرر (صل) يحتمل ذلك فيه، فلذلك لا ينبغي تكريره وتكرير الحرف بمنزلة تكرير الفعل بلا شك، فلذلك حذف حرف الجر بالمرة مع أنه يكون سبب الفصل بينهما، ولذا نهى عليه عن القطع بينهما في الخبر الماضي (١) مطلقاً، ولم يخصصه بعدم الذكر، وإن كان أول الكلام مخصوصاً بعدم الذكر.

١ ـ تقدم في صفحة ٢٤٥ و ٢٥٢، قوله: «من فصل بيني وبين آلي بعلي... الخ».

ويمكن أن يُحمل على ذلك القطع الوقف على محمد الذي اشتهر في هذه الأيام، فإن ذلك أيضاً مما لا ينبغي، ولا تهوّن أمر الوقوف وغيرها مما يتعلق بأمر القراءة، فإن لجميعها صروفاً ومعاني، ألا ترى في القرآن أنه قد حرّم الوقف على بعض الكلمات؟ ويقال: إنه وقف كفران ـ مثلاً ـ وذلك في كل مقام يكون حكاية كلمة كفر عن بعض الكفار، مع أن القارئ في الحقيقة لا يقول ذلك عن نفسه، ولكن من باب أنه إذا سكت بالفقرة الأولى وابتدأ بكلمة الكفر يُوهِم منه أنه هو القائل، نهوا عنه. وبعض الوقوف يكون محبوباً عند [لفظ] الله، وكذلك الوقف على (محمد) مُوهم لفصل (آله) عنه، فهو غير محبوب عند الله.

هذا، والعبد يجب عليه أن يتبع ربه في كل أمر، فهل وقف الله على محمد وختم به ثم بدأ بآله في عالم آخر، أو وصلهم إليه وخلقهم معه إذ خلقه؟ لا شك أن الله وصلهم به وجعلهم من نوره، بل في الدنيا وعرصة الأعراض، لم يبعث النبي حتى ألحق به وصيّه، كما أنه لم يُرسل موسى إلا بعد أن أرسل معه هارون أخاه، فلا تفصل بينهم.

هذا، مع أنه بدعة لم يتكلم به أحد من العلماء من سالف الزمان، ولا شك أن من طبع العرب عدم الوقف، وسبب هذا العمل احتياطهم في الإدغام مع الغُنّة، وبسبب ذلك فصلوا بين آل محمدٍ ومحمد مَنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عنه اللهُ اللهُ

ويكفي هذا القدر في شرح الصلاة...(١١). انتهى كلامه.

١ ـ شرح دعاء الرجبية: ص ١٨٣ ـ ١٨٨.

# الفصل السابع

### إعراب الصلاة على محمد وآل محمد

### الهدف من إضافتهم (على) في الصلاة على النبي رأيينًا

ربما تكون كلمة (على) مضافة ومزيدة على أصل الرواية، وإن كان ذلك وارد في غير موطن من أدعية وزيارات أهل البيت عين ـ وخصوصاً الصحيفة السجّاديّة الشريفة ـ بل هو جائزاً في اللغة وقواعدها كما قالوا في (العطف على الضمير المخفوض) وغيرهما، ولكن الفصل بـ (على) الذي لجأ إليه العامة ـ غير ذلك الموجود في أدعية أهل البيت عين ـ ليس إلا لقصد عقائدي انحرافي وهو الإفلات من لازم العطف المباشر، وهو أفضليّة الآل ـ وأولهم أمير المؤمنين على علي النبعة من أفضلية رسول الله التاليخهم على غيرهم، وهذا ما لا يروق للقوم؛ لأنهم يرون أن أسادهم وأشياخهم أفضل، وهم في المرتبة الأولى، والمقدّمون على كل أحد بعد رسول الله أفضل، وهم في المرتبة الأولى، والمقدّمون على كل أحد بعد رسول الله وهذا بعنه المرتبة الأولى، والمقدّمون على خير محمد وآله عين شيئاً واحداً، وهذا يعني الاعتراف بكل ما للآل عليه مما أخبر عنه المرتبة والقوم له وعداية والقوم له وخاحدون.

أضف إلى ذلك أن إدخال حرف الجر (على) أريد منها تقسيم الصلاة إلى صلاتين على نحو الاستقلال، بمعنى أن المصلي يقول: (اللهم صل على

محمد)، (اللهم صل على آل محمد)، وكل صلاة غير الأخرى، والمصلى عليه الأول غير المصلى عليه الآخر كما يظهر من بعضهم (١)، وهذا ما لا يجوز عندنا؛ لأنه المسلى ما فصل ولا فرق بينه وبينهم.

وقد رووا هم في كتبهم (جعلاً) عن النبي والشيطة حرمة الفصل بـ (على) وإن نسبوه إلينا تجنياً وزوراً. وهذا من سياسة الفصل والإقصاء التي اتبعتها المدرسة المخالفة، التي لها مآربها ومقاصدها منذ بداية تغلغل القدماء منهم في صفوف المسلمين، مما يجعلنا نستنتج أن هذه المحاولة وغيرها من محاولات إقصاء أهل بيت النبي عليه وفصلهم عنه والمسلمين كلها وليدة صراعات على السلطة بخطط وأفكار مدبرة ومدروسة منذ الأيام الأولى لظهور الإسلام، وهذه الشيطنة ظهرت بشكل واضح بعد وفاته ونمت هذه البذرة الأموية، واشتد عودها، وسار على نهجها الخلف كما كان السلف، فأبغضوا آل محمد عليه ومن أحبهم، وسموهم (الرافضة) فصارت ذريعة لهم لمخالفة النبي والمنه النبي والمنه بحجة أنهم يخالفون هؤلاء (الرافضة).

١ - قال النووي - بعد أن بين الاختلاف بين العلماء في الحكمة في تشبيه الصلاة على محمـ د
 المختار في ذلك أحد ثلاثة أقوال:

أحدها: حكاه بعض أصحابنا عن الشافعي أن معناه (صلّ على محمد برالية) وتم الكلام هنا، ثم استأنف (وعلى آل محمد) أي وصل على آل محمد كما صليت على إبراهيم وآل إبراهيم، فالمسؤول له مثل إبراهيم وآله هم آل محمد برالية لا نفسه، انتهى مرادنا. صحيح مسلم بشرح النووى: ج ٤ ص ١٢٥ (باب التشهد، في الصلاة على النبي النبي المنابي المنابعة).

وقد سرى بغي العامّة وإرجافهم بأهل الإيمان إلى علم العربية، الذي تنزه منهله عن تلك النعرات المذهبية، وصفا مورده من كدر التناحرات والتشاجرات الطائفية. فمما أنكروه على شيعة آل الرسول والتشاجرات الطائفية. فمما أنكروه على شيعة آل الرسول والتشاية المنع من الفصل به (على)، ومن أجل إنكار هذا التزموا بإدخال (على) في الصّلوات ردًا على الشيعة، وجعلوه آية التباين بين المذهبين، فادّعوا أنّ الشيعة منعوا إدخال (على) بين النبي وآله، وزعموا أنهم تعمدوا ذلك واستندوا إلى حديث وضعوه، ووعزوه إلى النبي والله النبي وجاء (في حاشية (الفوائد الضيائية): قال الفاضل المحشي: منع الشيعة إدخال (على) على الآل عند التصلية، ونقلوا في ذلك حديثاً، والتزم أهل السنة ذكرها رداً عليهم!! فإنها موجودة في الأحاديث الصحيحة، والظاهر أن ما نقلوه يكون موضوعاً)(١).

قال خاتمة المحدثين المولى الميرزا حسين النوري (نور الله مضجعه بنور النبي وآله): وجدت بخط فخر المحققين في أجوبته لمسائل السيد حيدر الآملي ما لفظه: فقد نُقل عن النبي والمناه الله قال: «لا تفرقوا بيني وبين آلي بعلى» (٢). انتهى.

<sup>1</sup> ـ ذكره السيد حسن آل المجدد الشيرازي في العدد الرابع من مجلّة تراثنا، السنة الثانية عشرة، ١٤١٧ ه/ج ٤٨ ص ٢٦٩ ـ ٢٧٠، تحت عنوان: (إقناع الرافض لجواز عطف الظاهر على الضمير المخفوض من دون إعادة الخافض).

٢- مستدرك الوسائل: ج ٥ ص ٣٥٦ ح ١٠ في (باب وجوب الصلاة على النبي كلما ذكر،
 ووجوب الصلاة على آله مع الصلاة عليه، صلى الله عليهم).

وروي عنه والمنافذ: «لا تفصلوا بيني وبين آلي بعلى» (١). وروي: «مَنْ فصل بيني وبين آلي بـ (على) ليس من أمتي» (٢).

وروي: «لم ينل شفاعتي»<sup>(٣)</sup>.

وإن لم يكن لهذه الروايات طريق صحيح، إلا أن القوم حيث لم يرق لهم ذلك، وانغلق الباب أمامهم، رضوا بالوضع والكذب على لسان النبي وما والكذب على لسان النبي وما والكذب على اللتزام بفضل آل البيت عليه ومجانبة لمذهب الحق، وما هي إلا (شنشنة أعرفها من أخزم) صرّح بها المناوي والبروسوي وغيرهما، حيث جعلوا مخالفة الشيعة طريقاً للاستنباط والحكم، وحجة من حجج الاثبات عندهم، وهذا من عادات أهل الخلاف.

قال محمد المناوي معلّقاً على كلمة: «صلّى الله عليه وعلى آله وصحبه»

١ ـ نقله الشيخ ياسين بن زين الدين العليمي الحمصي في حاشيته على (التصريح في شرح التوضيح ـ للأزهري): ج ١ ص ١٤، ذكره السيد حسن آل المجدد الشيرازي مجلّة تراثنا

المتقدمة الذكر في صفحة ٢٥١.

٢ ـ ذكره التبريزي على في اللمعة البيضاء في شرح خطبة الزهراء على : ص ٢٦ و ٣٠ ، ونقله السيد التستري في إحقاق الحق: ج ٩ ص ٦٤٣ عن الشيخ حسن بن أمان الله الدهلوي العظيم آبادي الهندي (من علماء العامّة) في كتابه (تجهيز الجيش) قال: وروي أنه وروي أنه

٣ ـ قال العجلوني: هذا من موضوعات الشيعة. انظر: كشف الخفاء: ج ٢ ص ٢٦٨ ح ٢٥٥٤.

للسيوطي في الجامع الصغير: فإن قلت: هل لإتيانه بلفظ (على) هنا من فائدة؟ قلت: نعم، وهي الإشارة إلى مخالفة الرافضة والشيعة!! فإنهم مُطبقون على كراهة الفصل بين النبي وآله بلفظ (على) وينقلون في ذلك حديثاً كما بينه المحقق الدواني، وصدر الأفاضل الشيرازي وغيرهما(١). انتهى.

وقال إسماعيل حقي الحنفي: ينبغي أن يقول المصلي: اللهم صلّ على محمد وعلى آل محمد) بإعادة كلمة على، فإن أهل السنة قد التزموا إدخال (على) على الآل رداً على الشيعة!! فإنّهم منعوا ذكر (على) بين النبي وآله (٢).

والحق أن الشيعة إنما منعوا وحرّموا ذلك الفصل المخلّ شرعاً بين النبي وآله في الصلاة عليهم (صلوات الله عليهم) بأن يكون بينه وبينهم فاصل وهو عدم ذكرهم معه في الصلاة عليه، بحيث تصبح صلاة بتراء، لا أنهم منعوها بأن قالوا بكراهتها، بل إنّ الشيعة لا يُجيزون هذه الكيفية البتراء إن كان مقصود (المناوي وجماعته) من الكراهة ما يقع في قبال الحب والقبول.

# المانع من الجر وكذا النصب في كلمة (آل)

قال السيد كاظم الرشتي (رضوان الله عليه) في جواب من سأله عن المانع من النصب في كلمة (آل):

المانع من الجر؛ نظراً إلى ما ذكره جماعة من النحويين وهم البصريون، بأن العطف على الضمير المجرور من غير إعادة الجار قبيح؛ لا ستلزام ذلك

١ فيض القدير شرح الجامع الصغير: ج ١ ص ٢٣- ٢٤ في شرحه مقدمة السيوطي .  $^{\circ}$   $^{\circ}$  تفسير روح البيان: مجلد ١١ ج ٢٢ ص  $^{\circ}$  في تفسيره آية الصلاة على النبي  $^{\circ}$  .

العطف علي بعض الكلمة فان الضمير المجرور اشد اتصالاً بالكلمة من الضمير المرفوع فإنه ينفصل ويستقل كالضمير المنصوب بخلاف المجرور، فيكون بمنزلة جزء الكلمة، فالعطف عليه يستلزم العطف على بعض الكلمة و هو غير جايز، فاذا بطل العطف بطل الجر؛ لعدم العامل، فالتجاؤا الى النصب اما بالعطف على المحل او بالحمل علي المعية، فيكون مفعولاً معه فيجب النصب عندهم و لا يجوز الجر؛ للمحذور الذي ذكرنا.

وأما الكوفيون فجوزوا العطف المذكور لوقوعه في القرآن الذي هو أفصح كل لغة وكل كلام مثل قوله تعالى: ﴿وَكُفْرُ بِهِ وَالْمَسْجِدِ الْحَرَامِ﴾، وقوله تعالى: ﴿وَكُفْرُ بِهِ وَالْأَرْحَامَ﴾ على قراءة الجر، وقوله تعالى: ﴿وَاتَّقُوا اللَّهَ الَّذِي تَسَاءُلُونَ بِهِ وَالأَرْحَامَ﴾ على قراءة الجر، فعندهم هذا العطف سائغ جائز، ويؤيده ورود الجر في الأدعية والزيارات، ولم يُنقل بالفتح إلا نادراً، فيكون قراءة الجر جائزة، بل راجحة.

وأما النصب فيجوز أيضاً؛ لما ذكروا.

واما وجوب الجر وعدم جواز النصب فلم أجد له وجهاً ولا قائلاً (١).

وقال مولانا الشيخ أحمد الأحسائي (أعلى الله مقامه):

اعلم أنك إذا قلت: (صلى الله عليه وآله) فإن بعض أهل العربية ينصبون الله الله الله على الضمير بدون إعادة الجار قبيح، بل ربما منعه

١-جواهر الحكم: ج ١٢ ص ٣٥٤ (جواب الشيخ ضيف الله القطيفي) في قوله: ما يقول فقيهنا
 (أمد الله ظله) في إعراب (صلى الله عليه وآله) يجب الجر أو يجوز النصب والجر؟

بعضهم. والأكثر على جواز الجرّ، وقد قرأ حمزة: ﴿واتَّقُوا الله الَّذِي تَسائلُونَ به والأرْحامَ ﴾، بجرّ الأرحَام.

ولقد رأيت مسائل للشيخ ناصر الجبيلي الأحسائي سأل بها الشيخ حسين بن محمد بن جعفر الماحوزي (رحمهما الله) وكان من مسائله هذه المسألة، فأجاب الشيخ حسين المذكور بما معناه: أن الأكثر في أدعيتهم عليه الجر، وفي كثير منها بالفتح، وذكر أصل القاعدة. وهو رهو توليه نظر في جوابه إلى ما قرروه في النحو، وإلا فالوارد عنهم عليه بالجر.

نعم ، ربما كتب بعض النسّاخ الفتح، نظراً إلى اللغة، وأنه أرجح من الجرّ، فكتب نسخة بالفتح.

وهذا وإن كان مرجوحاً بالنسبة إلى المشهور عند النحويين، إلا أنه لغة صحيحة، وكانت اللغة تتبدل وتتعدد باختلاف القرون، فربما يشتهر بعض الألفاظ أو الإعراب في هذا القرن وتنعكس الشهرة في القرن اللذي يكون بعده، ويسمّون المشتهر الأول شاذاً نادراً، وليس إلا لقلة استعماله في زمانهم.

ولهذا كان القرآن ـ الذي نزل على أعلى درجات الفصاحة والبلاغة ـ مشتملاً على اللغات الشاذة، وليست شاذة وإنّما كان استعمالها في زمن

نزول القرآن قليلاً، فكانت بقلة استعمالها شاذة كما في ﴿كُبَّاراً﴾ و﴿إِنْ هَذَانِ لَسَاحِرانِ﴾، والأصل أن القرآن محيط باللغات في جميع القرون، فإذا أتى قرن لا يعرف لغة مَن قبله، أو كانت قليلة الاستعمال كانت عنده شاذة أو نادرة.

وما نحن فيه الّذي تقتضيه اللغة الصحيحة الأصليّة هو الجرّ في لفظة (وآله) خاصّة، وأن الفتح مرجوح، أو لا ينبغي، والفرق بينه وبين ﴿تَسائَلُونَ بِه والأَرْحامَ﴾ من جهة المعنى، فإنك إذا قرأت في (صلى الله عليه وآله) بالجرّ كانت الصلاة عليهم معطوفة على الصلاة عليه، فهي تابعة ولاحقة ومتأخّرة عن الصلاة عليه رتبة ولفظاً. وهذا هو المناسب للترتيب الطبيعي والوجودي، فإن الله تعالى خلقَهُ ﴿ اللَّهُ عليه وخلقهم من نوره وصلى عليه قبلهم، وصلى عليهم بعده، فعلى الجرّ يتسق الترتيب الوجودي والطبيعي مع اللفظى. وإذا قرأت بالفتح كان إمّا على المعيّة او عطفاً على المحل.

وفي الأول يلزم ظاهراً أنّ صلاة الله عليه وعليهم في الإفاضة سواء، ويلزم من هذا إمّا التساوي في الوجود إن لاحظنا الترتيب الطبيعي، وإمّا مخالفة الترتيب الطبيعي إن قدّرنا سبقه على وجودهم.

وفي الثاني يكون المراد أن الضمير المجرور منصوب المحل بمعنى أنه منصوب، فيكون العامل قد توجّه اليه في المعنى بدون واسطة الجار فيكون الصلاة واقعة عليه بغير فاصل، فإذا قرأت بالنصب كان المعطوف مشاركاً له في عدم الفاصل، ويلزم التّساوي في الوجود أو في الصلاة. فعلى

التساوي في الوجود يلزم خلاف الواقع، وعلى التساوي في الصلاة يلزم خُلوُّ السَّابِق عن صلة المتفَضَّل (عزَّ وجل) إلى أن وُجِد اللاَّحق، ويلزم من هذا أفضلية اللاَّحق، وهو مُنَافٍ للحكمة.

وإن قلتَ: إنه معطوف على المحل ولا يلزم التساوي في الوجود ولا في الصلاة؛ لتأخّره لفظاً.

قُلت: إنما يتوجه هذا إذا كان المعطوف مجروراً؛ ليكون عطفاً على لفظ الضمير الذي دخل عليه الجار، وأمّا إذا قدّرت العطف على المحل فلا يتّجه ذلك؛ لأن الألفاظ قوالبُ المعاني وإلإرادة لا تُفْرغُ المعاني عن قوالبها. فالذي ينبغى أن يقرأ بالجرّ لينتظم اللفظ على ترتيب الوجود والطبيعة.

وعلى هذا كان المنظمة أول مخلوق، فكان نوره يطوف حول القدرة ثمانين ألف سنة، وصلاة الله عليه واصبة دائمة، ثم نزل إلى العظمة فخلق الله من نوره نور علي بن أبي طالب علمية كإيجاد السراج من السراج، فكان نور علي يطوف بالقدرة ونور محمد يطوف بالعظمة (۱)، (صلى الله عليهما وآلهما الطاهرين) (۲)، انتهى كلامه (زاد الله في علو مقامه).

<sup>1-</sup>عن جابر بن عبد الله عن رسول الله والله والله والله الله نوري، ابتدعه من نوره واشتقه من جلال العظمة في ثمانين واشتقه من جلال عظمته، فأقبل يطوف بالقدرة حتى وصل إلى جلال العظمة في ثمانين ألف سنة، ثم سجد لله تعظيماً، فتفتّق منه نور عليّ، فكان نوري محيطاً بالعظمة، ونور عليّ محيطاً بالقدرة...الخ». مشارق أنوار اليقين: ص ٦٦.

٢ ـ شرح الزيارة الجامعة: ج ٤ ص ٢٣٥ ـ ٢٣٦.

وقال الشيخ أحمد آل طوق (رضوان الله عليه):

وما عبر [(أعلى الله مقامه)] به من لفظ: (ينبغي) أراد به الوجوب وإن كان في الظاهر مدلوله الرجحان؛ مراعاة لحال أكثر الناظرين الجارين على منهاج اللغة، فلا يفهمون حقيقة ما قال، وإلا فبحثه صريح في وجوب الجر وعدم جواز النصب بوجه، فتأمّل (۱).

# وقال (نور الله مضجعه) أيضاً:

فهذه عبارات هؤلاء الأكابر معلنة على سبيل الجزم الحاصل من استفراغ الوسع في التبع، بأنه لم ترد هذه الصورة عن أهل البيت عليه إلا مضبوطة بجر (آل)، وهي عبادة، والعبادات كيفيّات متلقّاة من الشارع لا يجوز تجاوز الكيفيّة الواردة [بها] إلا بدليل، ولا دليل على ورود (آل) في هذه الصيغة منصوباً عن أهل البيت عليه الذين أمر الله بالصلاة عليهم بهذه الصغة.

وأما كلام هؤلاء الأفاضل في جواز الفتح وعدمه أو راجحيّته أو مرجوحيّته فبالنسبة إلى أصل العربيّة، وأمّا بالنسبة إلى جواز العطف على الضمير المجرور بدون إعادة الجار، فقد أوضحنا جوازه اختياراً بالدلائل العربيّة من كلام البلغاء نظماً ونثراً، وأنه مذهب قاطبة الكوفيين، وجمع من أئمّة البصريين... وكافّة محققى المتأخرين في رسالتنا المعمولة في هذه

١-رسائل آل طوق القطيفي: ج٤ ص ١٨٨ الرسالة ٢١ في (الخاتمة).

المسألة (١)، وأبنًا فيها إجماع النحويين - إلا من شذ - على وجوب الجر في هذه الصيغة، فراجعها.

وأما في الضرورة، فقد استفاض نقل الأئمة المطّلعين المتتبّعين وغيرهم الاتّفاق على جوازه استفاضة تقرب من التواتر، فالظاهر أنه إجماع، ولا تُخص الضرورة بالشعريّة، بل تعم حتى مراعاة البلاغة، والمناسبات المعنويّة، والمطابقات الطبيعيّة كما يظهر من كلام الداماد، وجملة من الحذّاق، ومِن إطلاق كافّة من نقل جوازه في الضرورة. وفي الصيغة المبحوث عنها قد اقتضت ضرورة مراعاة بلاغة الصيغة ومطابقة اللفظ للواقع الوجوديّ والطبيعي حذف الجارّ، فجواز حذفه هنا اتفاقيّ (٢).

وقال (رحمة الله عليه) أيضاً:

وقد ظهر لى في هذه المسألة وجوب الجر في لفظ الـ(آل).

ولنقد م كلاماً في أصل مسألة العطف على الضمير المجرور بدون إعادة الجار، فنقول:

ما ذهب إليه... محققو المتأخّرين.. من عدم وجوب إعادة الجارّ وذلك لكثرة العطف على الضمير المجرور بدون إعادة الجارّ في كلام العرب.

وشواهد المسألة من كلامهم نثراً ونظماً أكثر من أن تحيط بها هذه الرسالة. ولنا غير ما مرّ من الشواهد أنه يلزمهم وجوب إعادة الجارّ مع عدم

١-رسائل آل طوق القطيفي: ج٤ ص ١٣٩ ـ ١٦٤ الرسالة ٢٠.

٢ ـ رسائل آل طوق القطيفي: ج٤ ص ١٧٨ ـ ١٧٩ الرسالة ٢١.

قيام القرينة على إرادتك في مثل قولك: جاءني غلامك وزيد، إذا أردت غلاماً مشتركاً أو غلامين.

فإن قلت: اللبس أيضا حاصل في مثل هذا المثال فيما هو متّفق عليه من وجوب إعادة الخافض عند عطف الضمير على المجرور مطلقاً فإنك إذا قلت: جاءني غلام زيد وغلامك ، التبس الأمر وخفي القصد، فليُغتفر اللبس هناك كما اغتفر هنا، ويحال المراد على ما تُعيّنه القرينة والمقام.

قلت: اللبس هنا ليس لنا عنه مفر، وليس له دافع ، وهو داء لا علاج له إلاَّ اغتفاره؛ وذلك لأن الضمير المجرور لا يكون إلاَّ متصلا بعامله، فوجب إعادة صورة لفظه لغرض اللبس على القرينة مهما أمكنت، فنقصر مسألة عطف الضمير على المجرور على حال وجود القرينة.

وأمّا في مسألتنا، فعلاج اللبس هيّن، وهو ترك الإعادة، فيجب المصير إليه؛ إذ ليس بمستغرب عند ذوي اللسان كما قد سمعت، ولا يؤخذ البريّ بذنب الشقيّ، وتجنب اللبس واجب مهما أمكن.

وأيضاً إن قالوا: إن العامل في المعطوف هو المعاد، وإن له معنًى كالأوّل، واللاحقان معاً معطوفان على السابقين لزم أن يكون في مثل (المال بيني وبين زيد) بينان بين بالنسبة إلى المضمر وآخر بالنسبة إلى المظهر، وفساده ظاهر.

وأن يتعدّى فعل واحد بحرفي جرّ متّفقين في اللفظ والمعنى، وجنس المعمول في مثل (مررت بك وبزيد)...

وأن يكون المعاد حينئذ عاملًا خارجاً من حدّ العوامل ؛ إذ العامل ما به يتقوّم المعنى المقتضى للإعراب، وهو متحقّق في الأوّل دون الثاني.

وأنه يخرج المعطوف أيضاً من حدّ التابع؛ إذ هو كلّ ثانٍ بإعراب سابقه من جهة واحدة شخصيّة، أو كلّ ثانٍ بإعراب سابقه لأجله، أي إعراب الثاني لأجل إعراب الأوّل... وعلى هذا التقدير لا يكون إعراب الثاني من جهة إعراب الأوّل، شخصاً. بل نوعاً، ولا لأجله وهو واضح.

وأنه يخرج من حدّ المعطوف أيضاً؛ إذ هو كما قال ابن الحاجب: (تابع مقصود بالنسبة مع متبوعه). وعلى هذا التقدير يختلف القصد بالنسبة قطعاً؛ لتحقّق النسبتين حينئذ، وابن الحاجب من الموجبين...

فإن قلت: فما تقول إذن في مثل قوله تعالى ﴿فَقَالَ لَهَا وَلِلأَرْضِ ﴾، ونحو (اللهم صلّ على محمد وعلى آل محمد) ومثله كثير في كلام العرب فإن ما أوردته وارد في الظاهر عليه، وهو وراد عليك؟

قلت: لا نسلَّم أن هذا وما أشبهه ممّا نحن فيه، بل هو من عطف الجمل، ولا بحث فيه، وإنّما الكلام في المفردات.

وإن قالوا: إن المجرور وحده عطف على الضمير المجرور، وإن المعاد لا معنى له ولا عمل غير تصحيح العبارة، لزم أن يهمل عامل متأصل في عمله ليس أقل من الحرف الزائد، بلا سبب داع، ولا نظير له، وأن يكون الاسم زائداً أيضاً، وهم لا يجيزون زيادته...

وأيضا يلزمهم على هذا الوجه الأخير حيلولة المعاد الذي لا معنى له ولا عمل غير تصحيح اللفظ بين العاطف والمعطوف، والجار والمجرور،

وكلاهما باطل لا نظير له في مثل هذا المقام.

فإن قلت: فما تصنع فيما إذا عطفت الضمير على المجرور، فإن الإعادة لازمة كما تقرر؟

قلت: نختار فيه هذا الوجه الأخير، ونحيل العمل على الأوّل. ولا نسلّم عدم جواز زيادة الاسم خصوصاً في مثل هذه الضرورة؛ إذ لا محيد عن الإعادة، وفي الضرورة يُستباح ما لا يُستباح في غيرها.

فنقول: لمّا لم يتأتّ الإتيان بالضمير المتّصل بدون عامله؛ لوجوب اتّصاله به وتعذّر اتّصاله به هنا كما سمعت روضي بإعادة صورة لفظه، ليمكن الإتيان به، كما روضيت الناقة الّتي فقدت فصيلها بالبور(۱)؛ ليتمكّن من أخذ لبنها. وليس للضمير المجرور ضمير منفصل فيؤتى به بدل المتصل، وليس الغرض من هذا اللفظ المعاد إلا أمراً لفظيّاً خاصّة، وقد وفي له به.

والفرق بينه وبين الحرف الزائد أن الحرف الزائد له تعلّق بالمعنى في الجملة بخلاف هذا...

واحتج المانعون بأن الضمير المجرور شديد الاتصال بجاره، فلا يجوز انفصال المجرور من جاره ظاهراً كان أو ضميراً، فهما كالشيء الواحد ذي الأجزاء، فيشبه العطف على الضمير المجرور العطف على بعض حروف

١- الْبَوُّ، غير مهموز: جلدُ حوارٍ (وهو صغير الناقة) يُحشى تبناً فتعطف عليه الناقة. انظر:
 كتاب العين: ج ٨ ص ٤١٤، المحيط في اللغة: ج ١٠ ص ٤٤٥.

الكلمة، وبأن الضمير المجرور شبيه بالتنوين، لمعاقبته له، وكونه على حرف واحد مثله، فلا يجوز العطف عليه، كما لم يجُز العطف على التنوين...

هذا، ونحن لا نسلَّم مشابهة الضمير المجرور للتنوين؛ لأن معاقبته له ممنوعة: أما إذا كان العامل فيه حرفاً، فواضح؛ إذ التنوين لا يدخل الحرف.

وأما إذا كان اسماً، فلأن عمل المضاف في المضاف إليه إنّما هو لنيابته عن الحرف، وقيل: للحرف، ولأن المضاف إليه من شأنه معاقبة تنوين المضاف ظاهراً كان أو ضميراً، فلو كانت المعاقبة تُشابه بينهما فتمنع من العطف عليه لكان الظاهر مشابهاً للتنوين؛ لأنه يعاقبه وشديد الاتّصال بجارّه؛ فيمتنع العطف عليه إذن.

وأما كونه على حرف مثله، فلو كان يُشابه بينهما، فيمنع من العطف عليه، لشابه بينهما حال كون الضمير مرفوعاً، فمنع من العطف عليه ولو أكَّد أو فصل؛ إذ فصله وتوكيده لا يخرجانه عن كونه على حرف واحد.

وأمّا شدّة الاتّصال بالعامل فالمُظهَر والمضمر فيه شرع سواء، بل كلّ ضمير متّصل شديد الاتصال بعامله لا يجوز فصله منه؛ مرفوعاً كان، أو منصوباً، أو مجروراً.

فإن قلت: قولهم: (الكوفيّون يجوّزون العطف على الضمير المجرور بدون إعادة الجار) يقتضي صحّة الإعادة عندهم، ومقتضى كلامك إفسادُها رأساً.

قلت: ليس هو كما ذهبت، بل معناه أنه يجوز لك أن تجعله من عطف الجمل ومن عطف المفردات، فحيث أعدت الخافض كان من عطف الجمل، فافهم...

هذا مع أن هذه كلَّها تعليلات في مقابلة الورود، والتعليل مع صحّته لا يقبل إلاَّ في تقرير الوارد وتوجيهه، فكيف مع الفساد ومقابلة الوارد به.

رجعنا إلى ما هو المقصود من تقرير وجوب جر الـ(آل) من (صلى الله عليه وآله)، فنقول:

أما جره فواضح ممّا قررناه، وأما نصبه فهو إما بالعطف على محل الضمير، أو على المعية، أو بإضمار فعل متعدّ، والجميع باطل لا يصحّ.

#### [عدم صحة نصب (آله) عطفا على المحل]

أمَّا الأوَّل: فلأنهم أجمعوا على أن للعطف على المحل ثلاثة شروط:

أحدها: إمكان ظهور ذلك المحل في الفصيح، ألا ترى أنه يجوز في نحو (ما زيد بقائم ولا قاعداً)، بالنصب أن تسقط الباء، فتنصب (قائماً)، وعلى هذا فلا يجوز (مررت بزيد وعمراً)، بالنصب خلافاً لابن جني؛ لأنه لا يجوز (مررت زيداً).

ولا تختص مراعاة الموضع بأن يكون العامل في اللفظ زائداً كما مثلنا.. الثاني: أن يكون الموضع بحق الأصالة فلا يجوز (هذا ضارب زيداً وأخيه)؛ لأن الوصف المستوفي لشروط العمل الأصل إعماله لا إضافته ؛ لالتحاقه بالفعل.

الثالث: وجود المحرز، أي الطالب لذلك المحل(١).

وإنّما اشترطوا الشرط الأوّل؛ لأنهم اشترطوا لصحّة العطف على اللفظ إمكان توجّه العامل إلى المعطوف أو مرادفه، فإذا لم يصحّ ظهور ذلك المحل في المعطوف عليه لم يصح توجّه العامل للمعطوف فافهم.

ففي مسألتنا لا يجوز عطف (آله) على محل الضمير البعيد؛ لأنه لا يصح أن تقول: (صلاَّه الله) ولا (صلى الله إيّاه)؛ لعدم وروده. وصحة العطف على محله البعيد مشروطة بصحته، وإذا بطل الشرط بطل المشروط.

فإن قلت: لِمْ لا يجوز العطف على محل الضمير البعيد وهم يغتفرون في الثواني ما لا يغتفرون في الأوائل؟

قلت: ذلك أمر اضطرّوا له في تصحيح أمثلة وردت عن العرب ووجب قبولها، وأما هنا فلا يصح الحمل عليه بعد تصريحهم بالمنع من خصوص المسألة. ولنا عن الحمل عليه مندوحة ولا ضرورة ملجئة إليه.

# [بطلان القول بنصب (آله) على المعيّة]

وأمّا الثاني أعني نصبه على أنه مفعول معه ففاسد أيضاً ؛ وذلك أنّك إذا قصدت نصب (آله) على المعية صار معنى قولك (صلى الله عليه وآله) الصلاة عليه وحده في حال مصاحبته لـ(آله)، ولا يقصد هذا ذو حجىً ممّن يريد براءة الذمّة، لأن المفعول معه لا يجوز قصد تشريكه في حكم

١- مغني اللبيب: ج ٢ ص ٤٧٣ ـ ٤٧٤ (أقسام العطف).

المصاحب، ولو كان في الواقع مشاركاً له، إلا الشركة ليست مقصودة ولا مفهومة من موضوع الكلام. ولو قصد التشريك لوجب العطف وبطلت المعيدة، أعنى: قصد المصاحبة.

هذا هو الفرق بين معنى المعيّة والعطف ؛ لأن العطف لا يقصد فيه إلا مجرّد التشريك بين المتعاطفين، وإن كان هناك في الواقع مصاحبة، إلا إنها غير مقصودة ولا مفهومة من موضوع الواو العاطفة، بل عمّم الأمر نجم الدين سعيد فحكم بأن كلاً من واو العطف والمعيّة موضوع للمصاحبة. وإنّما الفرق بينهما أن العاطفة تفيد مع المصاحبة التشريك في الحكم، بخلاف واو المفعول معه؛ فإنها لا تدلّ إلاً على مطلق المصاحبة وإن كان في العاطفة، مخالفاً لما هو المشهور بينهم من أن العاطفة لمطلق الجمع.

ولا يصح مثالنا ويقبله الله تعالى إلاَّ إذا قصد التشريك بين المُظهَر والكناية في الصلاة، وهو مستحيل مع نصبه على أنه مفعول معه.

ولو تنزلنا وسلمنا صحة نصب (آله) على أنه مفعول معه، لم... وأما على مذهب من يقصره على السماع وهو قول الأكثرين فلا نزاع في عدم صحّته عندهم إلاَّ بعد ثبوت نصب (آله) بالرواية، ولم يروه أحد.

### [بطلان القول بنصب (آله) بفعل متعد]

وأما الثالث وهو نصب (آله) بإضمار فعل متعدّ مناسب للموجود ففاسد أيضاً: أمّا أوّلاً فلأن الحذف خلاف الأصل. وأمّا ثانياً فلأنه حذف لركني الإسناد بلا دليل يدلّ عليه ويعين المسند، وهو ممنوع.

#### [ما يفتقر إليه الحذف]

قال التفتازاني: الحذف يفتقر إلى أمرين:

أحدهما: قابليّة المقام، وهو أن يكون السامع عارفاً به لوجود القرائن. والثاني: الداعي الموجب للحذف(١).

وكلا الأمرين مفقود في مسألتنا.

فإن ادّعيت أن الفعل الموجود - أعني (صلى) - هو القرينة الدالّة على المحذوف، وسلمنا لك تلك الدعوى؛ فإمّا أن تفرض المحذوف مغايراً للموجود، فتقع في المحذور أعني: عدم دخول الـ(آل) معه في الصلاة عليه وإمّا أن تفرضه مرادفاً له، فتخرج عن الأصل بلا دليل، ولا داع؛ إذ الأصل عدم الاشتراك، لأدائه إلى الإلباس، حتى إن جماعة نفوه أصلاً. ثمّ المثبتون له يقولون: متى عارضه غيره ممّا يخالف الأصل كالمجاز قُدّم عليه، فكيف إذا عارضته الحقيقة؟

ولنا مندوحة في التخلّص من هذه الشبهات بوجه عربي مسموع شائع، فإذا ثبت عدم صحّة نصب (آله) على أنه مفعول معه، أو بالعطف على موضع الضمير البعيد، أو بإضمار فعل متعدّ، ثبت وجوب جرّه بالعطف على موضع الضمير القريب، أو إضمار حرف جرّ كما يراه البصريّون...

هذا ولو تنزّلنا وأرخينا العنان، وكسرنا السنان، وسلّمنا صحّة دعوى وجوب الإعادة، وصحّة نصبه على أحد الوجوه الثلاثة... لكفي حجة قاطعة

١- كتاب المطوّل: ص ٦٧ ب (٢- أحوال المسند إليه).

على وجوب جرّ (آله) بعد ما مضى كلّه ما قاله السيد الجليل نعمة الله الجزائري في شرح (السجادية) عند قول الإمام زين العابدين (صلوات الله وسلامه عليه): «وَالْحَمْدُ لِلّهِ الَّذِي مَنَ عَلَيْنَا بِمُحَمَّدٍ نَبِيّهِ (صَلّى اللّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ) وسلامه عليه): «وَالْحَمْدُ لِلّهِ الَّذِي مَنَ عَلَيْنَا بِمُحَمَّدٍ نَبِيّهِ (صَلّى اللّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ) دُونَ الأُمَمِ الْمَاضِيَة»: قال (رحمه الله تعالى): في قوله على الله وَآلِهِ» بالجرّ دليلٌ قاطع على ما ذهب إليه الكوفيّون من جواز العطف على الضمير المجرور بدون إعادة الجارّ في سعة الكلام... دليل عليه. ومنعه البصريّون اختياراً؛ لأن فيه العطف على جزء الكلمة، ولا يسمع هذا بعد الورود...

وعلى تقدير تصحيح مذهب البصريّين يمكن أن يقال: النكتة في ترك الجار هاهنا توافق الاتّصال اللفظي مع الاتّصال المعنوي، حتى كأن الفاصل اللفظي لا ينبغي أن يكون. إلى هنا كلام السيد نعمة الله قَلْ الله عَلَيْ (١).

كذلك ضبطه السيد على خان بالجر (٢).

فبعد أن يروي هؤلاء الأئمة جرّ (آله) خلفاً عن سلف لا يجوز العدول إلى غيره، وإن صح في صناعة العربيّة إلاَّ بدليل قاطع يعارض هذه الرواية. كيف، وهو غير صحيح فيها؟ وإثبات الدليل على خلاف الجرّ محال.

وأيضا تتبّعت كثيراً من كتب الدعوات المأثورة عن الهداة ، فما مر بي لفظ (صلى الله عليه وآله) أو (عليك وآلك)، ولفظ (آل)، مضبوطاً في

١- نور الأنوار في شرح كلام سيد الأبرار: ص ٦١.٢- رياض السالكين: ج ١ ص ٤٢٦.

الخطَّ إلاَّ [وكان ضبطه] بالجرّ، ومن البعيد جداً أن يكون كلَّه غلطاً قد اتَّفقت عليه النسخ المضبوطة وغيرها.

فإن قلت: إذا ثبتت الرواية عنه عليه السلام بجرّة، فما وجه تطبيقه على مذهب البصريّين لأنهم فضلاء، بل أكثرهم قدوة في فنه، فمراعاة مذهبهم مطلوبة البتة.

قلت: البصريون لا ينكرون ورود مثله في كلام العرب إلَّا إنهم يقدّرون فيما ورد من ذلك حرف الجرّ ولا يقيسونه ، بل ما نقله الرضيّ فيما تقدّم أعمّ من ذلك، فراجعه.

فجر مثل مثالنا مجمع على صحّته، وأمّا نصبه فكما ترى، فلا أقل من أن تسلك طريق الاحتياط، والله المرشد للصواب، وإليه المرجع والمآب. فانظر بعين البصيرة والإنصاف، وتأمّل بقلب راضٍ وفكر صافٍ، واصفح صفحاً جميلاً (۱). انتهى مرادنا من كلامه (زاد الله في علو مقامه) ملخصاً.

١-رسائل آل طوق القطيفي: ج ٤ ص١٤٣ ـ ١٦٤ الرسالة ٢١.

# خاتمة

# في ذكر بعض صيغ الصلوات الواردة في الأدعية الشريفة وخُطب المشايخ

المتابع لتراث المشايخ العظام يجد أنهم وتلامذتهم يدوّنون ويكتبون محاضراتهم وخطبهم وندواتهم العلمية، حتى خطبة عقد النكاح، وتجدها في أغلبها إن لم تكن كلها لا تخلو من الصلاة على أهل العصمة والطهارة (صلوات الله عليهم أجمعين)، ولهذا وسيراً على ما قصدناه من جمع ما لدى هذه السلسلة العظيمة والفئة والمعظمة مما له ارتباط بالصلوات في تراثهم ومصنفاتهم (أعلى الله مقامهم)، ومن منطلق ما جرى على الألسن: (الإحسان بالإتمام) سنضيف بعض ما ورد عنهم (رضوان الله عليهم) وهو كثير في تراثهم، حيث إن للشيخ الأحسائي (أعلى الله مراتبه) عدة خطب منها في تراثهم، حيث إن للشيخ الأحسائي (أعلى الله مراتبه) عدة خطب منها في ومنها ما طبع في كتاب باسم (الشيخ أحمد الأحسائي، مجدد الحكمة ومنها ما طبع في كتاب باسم (الشيخ أحمد الأحسائي، مجدد الحكمة الإسلامية: ج 1 ص ٢٩٩ ـ ٢٣١)، فيها صلوات كثيرة.

وكذلك السيد كاظم الرشتي (أعلى الله مقامه) في جواهر الحكم: ج١ وفي مواعظه المطبوعة. والحاج محمد كريم خان الكرماني (زاد الله في علو مقامه) في مكارم الأبرار: ج ٣٠ وكذلك في مواعظه المطبوعة.

وغيرهما من العلماء الأعلام ممن بقي بعض تراثم محفوظاً.

وسنكتفي بذكر شيء من المعصومين عليَّه وشيء من تراث المشايخ.

#### صلوات المناجات الشعبانية

«اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَآلِ مُحَمَّدٍ شَجَرَةِ النُّبُوَّةِ وَمَوْضِعِ الرِّسالَةِ وَمُخْتَلَفِ المَلائِكَةِ وَمَعْدِنِ العِلْم وَأَهْل بَيْتِ الوَحْي.

اللهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَآلِ مُحَمَّدٍ الفُلْكِ الجارِيَةِ فِي اللُّجَجِ الغامِرةِ يَاللَّهُمَّ مَنْ رَكِبَها وَيَغْرَقُ مَنْ تَرَكَها المُتَقَدِّمُ لَهُمْ مارِقٌ وَالمُتَأْخِرُ عَنْهُمْ زاهِقٌ وَاللازِمُ لَهُمْ لاحِقٌ.

اللهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَآلِ مُحَمَّدٍ الكَهْفِ الحَصِينِ وَغِياثِ المُضْطَرِّ المُضْطَرِّ المُضْطَرِّ المُسْتَكِينِ وَمَلْجَا الهارِبينَ وَعِصْمَةِ المُعْتَصِمينَ.

اللّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَآلِ مُحَمَّدٍ الطَيِّبِينَ الاَبْرارِ الاَخْيارِ الَّذِينَ أَوْجَبْتَ حُقُوقَهُمْ وَفَرَضْتَ طَاعَتَهُمْ وَوِلاَيَتَهُمْ.

اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَآلَ مُحَمَّدٍ وَاعْمُرْ قَلْبِي بِطاعَتِكَ وَلاَتُخْزِنِي بِمَعْصِيَتِكَ وَارْزُقْنِي مُواساةً مَنْ قَتَرْتَ عَلَيْهِ مِنْ رِزْقِكَ بِما وَسَّعْتَ عَلَيَّ مِنْ فَضْلِكَ وَأَشْرَتَ عَلَيَّ مِنْ عَدْلِكَ وَأَحْيَيْتَنِي تَحْتَ ظِلِّك).

#### صلوات دعاء الافتتاح

«اللّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ عَبْدِكَ وَرَسُولِكَ وَأَمِينِكَ وَصَفِيِّكَ وَحَبِيبِكَ وَخَيرَتِكَ مِنْ خَلْقِكَ وَحافِظِ سِرِّكَ وَمُبَلِّغِ رِسالاتِكِ أَفْضَلَ وَأَحْسَنَ وَأَجْمَلَ وَأَكْمَلَ وَأَزْكَى وَأَنْمى وَأَطْيَبَ وَأَطْهَرَ وَأَسْنى وَأَكْثَرَ ماصَلَّيْتَ وَبَارَكْتَ وَتَرَحَّمْتَ وَتَحَنَّنْتَ وَسَلَّمْتَ عَلى أَحَدٍ مِنْ عِبادِكَ وَأَنْبِيائِكَ وَرُسُلِكَ وَصَفْوَتِكَ وَأَهْل الكَرامَةِ عَلَيْكَ مِنْ خَلْقِكَ.

اللهُمَّ وَصَلِّ عَلَى عَلِيٍّ أَمِيرَ المُؤْمِنِينَ وَوَصِيٍّ رَسُولِ رَبِّ العالَمِينَ عَبْدِكَ وَوَلِيِّكَ وَالنَّبَأُ عَلَى خَلْقِكَ وَآيَتِكَ الكُبْرى وَالنَّبَأُ عَلَى خَلْقِكَ وَآيَتِكَ الكُبْرى وَالنَّبَأُ العَظِيم.

وَصَلِّ عَلَى الصِّدِيقَةِ الطَّاهِرةِ فِاطِمَةَ سَيِّدةِ نِساءِ العالَمِينَ، وَصَلِّ عَلَى سِبْطَي الرَّحْمَةِ وَإِمامَي الهُدى الحَسَنِ وَالحُسَيْنِ سَيِّدَيْ شَبابِ أَهْلِ الجَنَّةِ، وَصَلِّ عَلَى أَئِمَةِ المُسْلِمِينَ عَلِيٍّ بْنِ الحُسَيْنِ وَمُحَمَّدٍ بْنِ عَلِيٍّ وَجَعْفَرِ بْنِ وَصَلِّ عَلَى أَئِمَةِ المُسْلِمِينَ عَلِيٍّ بْنِ الحُسَيْنِ وَمُحَمَّدٍ بْنِ عَلِيٍّ وَجَعْفَر بْنِ مُوسى وَمُحَمَّدٍ بْنِ عَلِيٍّ وَعَلِيٍّ بْنِ مُوسى وَمُحَمَّدٍ بْنِ عَلِيٍّ وَعَلِيًّ بْنِ مُوسى مُحَمَّدٍ وَالحَسَنِ بْنِ عَلِيٍّ وَالخَلَفِ الهادِي المَهْدِي، حُجَجِكَ عَلى عِبادِكَ مَلَى عِبادِكَ وَالْمَنْائِكَ فِي بِلادِكِ صَلاةً كَثِيرةً دائِمَةً.

اللَّهُمَّ وَصَلِّ عَلَى وَلِيِّ أَمْرِكِ القائِمِ المُؤَمَّلِ وَالعَدْلِ المُنْتَظَرِ وَحُفَّهُ بِمُلائِكَتِكَ المُقَرَّبِينَ وَأَيِّدْهُ بِرُوحِ القُدُسِ يارَبَّ العالَمِين)».

# صلوات مولانا الشيخ أحمد الأحسائي (زاد الله في علو مقامه)

اللهم صل على شمس الأكوان في الأكوار، وبدر الوجود في سائر الأدوار، مصباح الأنوار ومشكاة فلق النهار، الذي ظهر بالآيات القاهرات والمعجزات الباهرات، من حنِّ الجذع اليابس إليه، وسلام الضبي والضب عليه، وانشق لمولده الإيوان وخمدت لظهوره النيران، ساطع البرهان ومقيم دين الملك الديان، النبي المسدد، والرسول المؤيد، والقصر المشيد، أبى القاسم محمد.

اللهم صل على كلمتك العُليا، والمثل الأعلى، والدعوة الحسنى، سر النجاتم والعصى، حامل اللواء في الآخرة والأولى، صاحب ﴿وَالنَّجْمِ إِذَا هَوَى ﴾، قاري الكتب وفاري الكتائب، الذي ما طلب لهارب ولا هرب عن طالب، ولا ضرب لمستسلم ولا استسلم لضارب، سهم الله الصائب، وسيفه القاطع، في نحور الكتائب، مظهر العجائب، ومبيد المقانب، والوجه الظاهر في المشارق والمغارب، الإمام بالنص اللاّزب، أمير المؤمنين أبى الحسنين على بن أبى طالب.

اللهم صل على شمس النبوة وبدر الولاية، البضعة الزكية والطاهرة الرضية، الدرة النقية والتفاحة الجَنية من الحضرة القدسية إلى خير البرية، الصابرة على الأذى، والمحتملة للبلاء، المضروبة بسوط الأعداء، سر الصلاة الوسطى، خيرة النساء، وابنة خير الورى، قرينة سيد الأوصياء، وأم السادة النجباء، البتولة العذراء، والإنسية الحوراء، أم الحسنين، فاطمة الزهراء.

اللهم صل على العلم الزاخر، والمصباح الزاهر، نور الحق الباهر، وزين المناقب والمفاخر، وسحاب خير الماطر، ذي الفواضل والمنن، ومقيم الفرائض والسنن، من كشف لجابر عن بصره بحار عدن، وتصدق على الفقير فلا بُخل ولا حَزن، وحقن دماء المسلمين وحصن، الإمام المؤتمن ابن الإمام المؤتمن أخي الإمام المؤتمن، سبط رسول الله أبي محمد الحس.

اللهم صل على صاحب المصائب المتفاقمة، والكروب المتعاظمة، الذي بكت لمصرعه السماء دماً، وأقيم له فوق الطباق مأتماً، قتيل الأدعياء، وبعيد المُرتمى، مضن قضى بغلّته والظما، صاحب مودة القربى، وخامس أهل العباء، ابن الأذن والعين، ودرة مرج البحرين، الفضة بن الذهبين، والكوكب بن القمرين، الإمام بن الإمام أخي الإمام أبى عبد الله الحسين.

اللهم صل على ولي المسلمين، وجامع علوم الأولين والآخرين، الخاشع المستكين، والباكي الحزين على أبيه في كل حين، الذي يأخذ وجهه في صلاة يتلوّن، زين الساجدبن، وخير الزاهدين، وابن خير المرسلين الإمام بالنص المبين، أبي محمد علي بن الحسين زين العابدين.

اللهم صل على صاحب العلامات والدلالات، وموضح طرق المشكلات إذا تفاقمت المعضلات، نور الله الباهر وبحر الكرم الزاخر،

ومنبع العلوم والمآثر، حجة الله على كل غائب وحاضر، الإمام بالنص الظاهر أبى جعفر الأول محمد بن على الباقر.

اللهم صل على كعبة الجود والكرم، ومعدن الخير والشيم، الحبر الحاذق والعالم بالحقائق الحاكم بالدقائق، القاضي بالحكم المطابق، وبحر العلم المتدافق، نور الله الظاهر في المغارب والمشارق، وحجة الله على جميع الخلائق الإمام بالنص الفاتق، أبي عبد الله جعفر بن محمد الصادق.

اللهم صل على نور الوجود وبدر السعود، وكعبة الكرم والجود، العامل العالم، والمتهجد القائم، والمتصدق الصائم، الوجه الدائم، ونور الله المتشعشع في سائر العوالم، شمس الهداية والمعالم، الإمام بالنص القائم أبى إبراهيم موسى بن جعفر الكاظم.

اللهم صل على صاحب الفضل والقضا، وقطب التسليم والرضا، نور الله المنبث في سائر الفضا، من ارتضاه الأعداء للخلافة وهو لها مرتضى، من كان تشبه صورته صورة جده المصطفى، وشجاعته شجاعة أبيه على المرتضى، سهم الله الصائب، وسيفه المنتضى الإمام ابن الإمام أبى الحسن الثانى على بن موسى الرضا.

اللهم صل على شمس الهداية والرشاد، موضح طرق الاقتصاد، صفوة الله من سائر العباد، ووجهه الظاهر في البلاد، صادق القول والميعاد، وصاحب الفضل والسداد، الإمام بالنص المُشاد، أبي جعفر الثاني محمد ابن على الجواد.

اللهم صل على كعبة الشرف والأيادي، موضح طرق المشكلات وناقع غلة الصادي، ركن المفاخر والمآثر للعاكف والبادي، من قبض قبضة من الرمل فقضى بها دين المنادي، بكرمه شدى الشادي وبفضله حدى الحادي، الإمام بالنص البادي، أبي الحسن الثالث علي بن محمد الهادى.

اللهم صل على الولي المؤتمن، ومقيم الفرائض والسنن، الداعي إلى طاعة ربه في السر والعلن، صاحب الأصل الزكي والفرع العلي، الكاشف بالأمر الجلي، نور الله المضي، وحجته على المناوئ والولي، الإمام أبى محمد الحسن بن على العسكرى.

اللهم صل على نور الأنوار، وسلالة النجباء الأطهار، الوجه الظاهر في سائر الأقطار، جامع الكتب وقاري الأسفار، مُدرك الثار وكاشف العار، ومخفف الآصار بطلعته عن شيعته الأخيار، من تصلح الأرض بولايته، وتنتظم أمور الرعية برعايته، وتشرق الأكوان بنور هدايته، وترفرف أجنحة الملائكة حول رايته، سيف الله وآيته، والبحر الذي لا ساحل لغايته، عين الله الناظرة بالسداد، وأذنه الواعية في البلاد، ويده الباسطة على رؤوس العباد، البئر المعطلة، والقصر المُشاد، واضح البرهان وساطع البيان، وشريك ماحي الأديان، ومظهر دين الرحمن، البرضي الموضي، والوجه المضي، والعضد القوي، الهاشمي المكي المدنى، الذي يملأ الأرض عدلاً وقسطاً بعدله النبوى كما مُلئت ظملاً المدنى، الذي يملأ الأرض عدلاً وقسطاً بعدله النبوى كما مُلئت ظملاً

وجوراً بجورها الجاهلي، الإمام بالنص الجلي، الحجة بن الحسن القائم المهدي. اللهم عجّل فرجه وسهّل مخرجه، وأقم حجّته، وأظهر محجّته، وأعنا على طاعته، واجعلنا من خيار شيعته وأنصاره، الثائرين بثاره، والمدركين لأوتاره، إنك ذو فضل عميم ومن قديم (۱).

١ ـ جوامع الكلم: ج ٩ ص ٢٣ ـ ٢٦ (خطبة في الموعظة والصلوات).

#### صلوات مولانا السيد كاظم الرشتي (زاد الله في علو مقامه)

اللهم صلّ على الحجاب الأكبر والنور الأنور، كلمة الله الباقية، وجنته الواقية، وجنته العالية، ووجهه المضي واسمه الرضي، رسوله في العالمين وأمينه في المغربين والمشرقين، وحجته على أهل الكونين، نقطة دائرة الاختراع... الفرد الذي ليس له ظل إذا سكن وحضر، واسمه الشريف في السماء الدنيا المجتبي... وعند الزنج عبد المهيب، وعند الروم الحكيم، والترك المصلح، وأهل مصر المختار، وأهل مكة الأمين، وأهل المدينة الميمون، وعند العرب الأمّي، وعند الله أحمد، وعند الخلق أبو القاسم محمد بن عبد الله بن عبدالمطلب.

اللهم صلّ على نور الأنوار، وسليل الأطهار، وعنصر الأخيار، ولي البيار، وقسيم الجنة والنار، نعمة الله على الأبرار، ونقمته على الفجّار، وعين الله الناظرة على الأخيار والأشرار، ويده الباسطة بالإعطاء والإنفاق على الأبرار والفجّار... واسمه الشريف في التوراة (بري)، وفي الإنجيل (إليا)، وفي الزبور وعند الكهنة (بوي)، وعند الهند (كبكر)، وعند الروم (بطريسا)، وعند الفرس (جبير)، وعند الترك (ثبير)، وعند ظئره الزنج (خبير)، وعند الحبشة (بتريك)، وعند أمه (حيدرة)، وعند ظئره (ميمون)، وعند أبيه (ظهير)، وعند الله وعند رسوله وأوليائه (إمام المشارق والمغارب)، نقطة دائرة المطالب، مولانا على بن أبي طالب ابن عبدالمطلب بن هاشم.

اللهم صل على الصديقة الطاهرة، والدرة الفاخرة، والسيدة الجليلة، والكريمة الجميلة، والمعصومة العفيفة، المظلومة المغصوبة، كلمة الله العليا، آخر المبادي في الوجه الأعلى... جامعة مراتب الواحدية، حاوية مقامات القدسية الأحدية، واقفة مقام ليلة القدر، صاحبة رتبة الحشر والنشر، قد عجز اللسان عن بيان مالها من الفضائل، والجنان عن تحمّل ما عندها من الفواضل، السيدة الكبري، أم الأئمة النقباء النجباء، فاطمة الزهراء عليها.

اللهم صلّ على الحصن المنيع، ذي الفضل البديع والشرف الرفيع، حامي شيعته عن التضييع، وواقيهم عن شرّ أعدائهم من الشريف والوضيع، نور الله الأنور وسراجه الأظهر، وارث الحوض والكوثر، صاحب الشفاعة في المحشر، كلمة الله الحسنى، وسره الأعلى، النازل اسمه الشريف من السماء عن الله ذي العز والآلاء، فالحاء شرح كونه من حملة العرش، وسر حبه في القلوب، والسين بيان كونه غصن شجرة الولاية التي إليها كل شيء يؤوب، والنون سر كونه الدوحة الفاطمية النابتة في الشجر الأحمدية من مبدأ الغيوب، النور المؤتمن، إمام السر والعلن، مولانا أبى محمد الحسن

اللهم صلّ على صاحب الفخر والزين، والفضة بن الذهبين، حجة الله في المشرقين والمغربين، ونور الله المشرق في النشأتين، وسرّ الله المستودع في الخافقين، وعلم الهداية، وشمس الدراية ومحيى الخلق

من البداية إلى النهاية، ومقيم الوجود الشرعي حين آل إلى الإبادة، صاحب المحنة والكرب والبلاء، ومُهجة كبد سيدة النساء، الذي خرّ لمصيبته عرش الإله، واندكّت لرزيته الأرض والسماء... الفادي نفسه لإنقاذ شيعة أبيه المرتضى، فالق فجر الهداية والرشاد بعد ظلمة الجهل والعماء، جامع الشرفين، وحاوي الفخرين، مولانا وسيدنا وسيد شباب أهل الجنة أبى عبدالله الحسين الشيد.

اللهم صلّ على.. خير من توجه إلى الله بالمقال والحال، سر الله الملك المتعال، الظاهر بالخضوع والخشوع في كل الأحوال والأقوال، أبي الأئمة، وسراج الأمة، وكاشف الغمة، وأنيس الكربة، وعالمي الرتبة، زين العابدين، وسيد الساجدين، وخير الموحدين... حاكي أول مقام جده أمير المؤمنين بعد خاتم النبيين (عليهم سلام الله أبد الآبدين)، فجاء باسمه الشريف من الأفق المبين، مولانا ومولى الثقلين، وفخر العالمين، وزكى العنصرين، الإمام بالحق أبي محمد على بن الحسين عليه.

اللهم صلّ على الدر الفاخر والبدر الزاهر والعلم الباهر والبحر الزاخر، جامع المزايا والمآثر، حجة الله على البادي والحاضر، وحاوي المعالي والمفاخر، منقذ الأمة ومحيي السنة، ومقيم الحجة، وقاطع الشبهة، وكاشف أسرار الشريعة والحقيقة... قمر الاقمار وسيد الأبرار، ومجمع الفخار، ابن الطيبين الطاهرين، مولانا وسيدنا أبي جعفر محمد ابن على الباقر عليه.

اللهم صل على موضح الحقايق، وكاشف الدقائيق ومنقذ الخلائق، ولسان الله الناطق، والعلم الفائق، والفاصل الفارق، زين المغارب والمشارق، ولي الملك الخالق، البحبوحة العليا، والصلاة الوسطى، سر الوجود، وباب الشهود، وظهور المعبود، مؤكد الركوع والسجود... التقي المجدد للعالم بعد اندراسه، المظهر نور اليقين بعد انطفائه وانطماسه، سر الله في الكونين، وباب الله في العالمين، ووجه الله الحق بلا مين، وعين الله الناظرة في النشأتين، ابن الصادقين، الصاق، مولانا وسيدنا أبي عبد الله جعفر بن محمد الصادق عليه.

اللهم صلّ على النور الدائم والإمام العالم جامع المعالي والمكارم، مطهر من لاذ به عن الذنوب والمآثم، حافظ من التجأ إليه عن الوقوع في المحارم... فكان بذلك سر الوجود وكلمة المعبود... مولانا ومقتدانا فخر الأعالي والأفاخم، وشرف الأكابر والأعاظم، أبي إبراهيم موسى بن جعفر الكاظم عليه.

اللهم صلّ على شمس الضحى، ونور الدجى، وعلم الهدى، والعروة الوثقى، وخير من تقمّص وتردّى، والنور الساطع، والنجم اللاّمع، والفجر الطالع، الشمس البازغة، والحجة البالغة... نور الله وكلمته، وحجاب الله وآيته، سر الله وحجّته، ذي الآيات الباهرة والأعلام الظاهرة، والحجج القاطعة للجاج اهل العناد والفجرة الرضي المرتضي والسيف المنتضي العادل في القضا الامام ابيالحسن مولانا وسيدنا على بن موسى الرضا عليه.

اللهم صلّ على أجود الجواد، الهادي إلى الرشاد، الداعي إلى التوفيق والسداد، القاطع لعناد أهل اللداد، المنجي شيعته ومحبيه يوم المعاد، الحاكم على المرصاد، القائد لأهل المحبة والوداد، إلى أقصى الغاية وأعلى المراد... والميزان القويم الموضوع للعباد، مناص المحبين يوم ينادي المناد، المحبوب في كل قلب وفؤاد، المنزّ المبرأ عن الأضداد والأنداد، مولانا وسيدنا أبي جعفر الثاني محمد بن على الجواد عليه.

اللهم صلّ على السيد الهادي، المطلوب للعاكف والبادي، أمان الله يوم ينادي المنادي، الناصر لشيعته في كل مكان ووادي، سر الله وخير المبادي... المقر بفضله وفضيلته كل الألسن من أهل العدل والفسق، الماشي برعيته في كمال الانصاف والرفق، حجاب الله الأعظم، وعماده الأقوم، وحبله المتين الأتقن الأحكم، صاحب المزايا والفواضل والأيادي، مولانا ومقتدانا أبي الحسن الثالث، على بن محمد الهادى عليه.

اللهم صل على السيد الزكي، والنور البهي، والسراج المضي، والاسم الرضي والمولى الوفي والركن القوي والسر الإلهي والبدر الألمعي والصراط السوي والمنهل الروي والوجه الصمدي والحكم

السرمدي... مولانا ومقتدانا، الكوكب الدري، أبي محمد الحسن بن على العسكرى علمه المية المعالية على العسكرى علمه المية المعالمة على العسكرى علمه المعالمة على العسكرى علمه المعالمة على العسكرى علمه المعالمة على العسكرى علمه المعالمة على العسكرى علم المعالمة المعالمة على العسكرى علم المعالمة الم

اللهم صل على السيد المعصوم والدر المكتوم والشاهد المعلوم والاجل المحتوم بدر النجوم شمس العلوم كلمة الحي القيوم والحجة على الخلق على جهة العموم امان الله وعصمة... الإمام المنصور والولي المستور، معدن الأمن والأمان، محمد بن الحسن صاحب الزمان، وخليفة الرحمن، وشريك القرآن، وناشر العلم والإيقان، ابن على بن محمد بن على بن موسي بن جعفر بن محمد بن على بن الحسين بن على بن أبي طالب... اللهم عجل فرجه، واوسع منهجه، واملأ به الأرض عدلاً وقسطاً وأمانا كما مئلت ظلماً وجوراً وعدواناً...(۱).

\*\*\*\*

وقد تم الفراغ من جمع وتحقيق وترتيب هذا الكتاب عصر الأربعاء ٢٧ محرم سنة ١٤٤٢ ه في قم المشرّفة حامداً مصلياً

١ ـ جواهر الحكم: ج ١ ص ٤٩٨ ـ ٥٠٧ خطبة شهر عيد الفطر (١).

مصادر التحقيق وفهرس مطالب الكتاب



# مصادر الكتاب

#### إدأدآدا

الاحتجاج: أبو منصور أحمد بن علي الطبرسي، الأسوة،السادسة، 1870 ه، قم المشرّفة.

الاختصاص: محمد بن محمد بن النعمان المفيد، مجموعة مؤلفاته، دار المفيد، الثانية ١٤١٤ ه/ ١٩٩٣ م، بيروت.

الآداب الدينية للغزانة المعينية: الفضل بن الحسن الطبرسي، انتشارات زائر، الأولى، ١٣٨٠ هش، قم المشرّفة.

الأربعون حديثاً: الشيخ البهائي محمد بن الحسين الحارثي العاملي، مؤسسة النشر الإسلامي، ١٤١٥ ه، قم المشرّفة.

أسرار الإمامة: عماد الدين الحسن بن علي الطبري، ١٤٣٢ ه / ١٣٩٠ هش، مشهد المقدسة.

الأمالي: شيخ الطائفة محمد بن الحسن الطوسي، الأولى، ١٤١٤ هـ ، نشر دار الثقافة، قم المشرّفة.

الأمالي: محمد بن علي بن الحسين بن بابويه الصدوق القمي، مؤسسة البعثة، الأولى ١٤١٧ ه، قم المشرّفة.

الأنوار النعمانية: المحدث السيد نعمة الله الموسوي الجزائري، الرابعة، ١٤٠٤ ه/ ١٩٨٤ م، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت.

الأنوار الوضيّة في العقائد الرضويّة: الشيخ حسين بن الشيخ محمد العصفور البحراني، المطبعة العلمية، الأولى، ١٤٠٦١٤٠٥ هـ، قم المشرّفة. إرشاد القلوب إلى الصواب المُنجي مَن عمل به من أليم العقاب: أبو محمد الحسن بن محمد الديلمي، مؤسسة الأعلمي، الرابعة، بيروت. إقبال الأعمال: السيد علي بن موسى بن جعفر بن طاووس، مؤسسة الأعلمي، الأولى، ١٤١٦ هـ/ ١٩٩٦ م، بيروت.

#### **-ب**-

بشارة المصطفى لشيعة المرتضى: عماد الدين محمد بن أبي القاسم الطبري الإمامي، مؤسسة النشر الإسلامي، الأولى، ١٤٢٠ هـ، قم المشرّفة. البرهان في تفسير القرآن: السيد هاشم التوبلاني البحراني، مؤسسة المجتبى للمطبوعات، الأولى، ١٤٢٨ هـ/٢٠٠٧، قم المشرّفة.

بصائر الدرجات الكبرى: أبو جعفر محمد بن الحسن الصفار، مكتبة السيد المرعشى النجفى، الثانية، ١٤٠٤ه، قم المشرّفة.

البلد الأمين والدرع الحصين: تقي الدين إبراهيم بن علي الكفعمي العاملي، مؤسسة الأعلمي، الأولى، ١٤١٨ه / ١٩٩٧م، بيروت.

تأويل الآيات الظاهرة في فضائل العترة الطاهرة: السيد شرف الدين الحسيني الاسترآبادي النجفي، مدرسة الإمام المهدي، الأولى، ١٤٠٧ ه، قم المشرّفة.

تاج العروس: السيد محمد مرتضى الحسيني الواسطي الزبيدي: دار

صادرالکتاب......

الفكر، الأولى، ١٤١٤ ه / ١٩٩٤ م، بيروت.

التجلي الأعظم في الصلاة على آل النبي الأكرم: السيد فاخر الموسوي، الأولى، ١٤٢١ه/ ٢٠٠٠م، قم المشرفة.

تحف العقول إلى أخبار آل الرسول: الحسن بن علي ابن شعبة الحراني، مؤسسة النشر الإسلامي، الثانية، ١٤٠٤ هـ، قم المشرّفة.

التبيان في تفسير القرآن: الشيخ محمد بن الحسن الطوسي، الأولى، 1٤٠٩ هـ، دار إحياء التراث العربي، بيروت.

تفسير أبو السعود (إرشاد العقل السليم إلى مزايا القرآن الكريم): محمد بن محمد العمادي، دار إحياء التراث العربي، بيروت.

تفسير الإمام العسكري: منسوب إلى الإمام الحسن العسكري، مدرسة الإمام المهدي، الأولى، ١٤٠٩ ه، قم المشرّفة.

تفسير الصافي: المولى محمد بن مرتضى بن محمود (محسن الفيض الكاشاني)، مكتبه الصدر، الثانية، ١٤١٦ هـ، طهران.

تفسير العياشي: (كتاب التفسير): محمد بن مسعود بن عياش السلمي السمر قندي، المكتبة العلمية الإسلامية، طهران.

تفسير الفخر الرازي (التفسير الكبير) أو (مفاتيح الغيب): محمد بن عمر البكري الرازي ، الثالثة، بيروت

تفسير فرات الكوفي: فرات بن إبراهيم الكوفي، مؤسسة الطبع والنشر في وزارة الإرشاد الإسلامي، الأولى، ١٤١٠ هـ، طهران.

تفسير القمي: علي بن إبراهيم، مؤسسة دار الكتاب، الثالثة، ١٤٠٤ ه

٢٩٠ ..... شرح الصلاة على محمد وآله في مدرسة الشيخ الأحسائي ، قم المشرّفة.

تلخيص شرح دعاء رجب (للميرزا محمد باقر الشريف الهمداني): إعداد وتحقيق أحمد بن حسين العبيدان الأحسائي، الأولى، ١٤٣١ ه/ ٢٠١٩م، لجنة إحياء تراث مدرسة الشيخ الأوحد الأحسائي، الأولى، سوريا-الأحساء -قم المشرّفة.

تهذيب الأحكام: محمد بن الحسن الطوسي، دار الكتب الإسلامية، ١٣٩٠ هـ، طهران.

تهذيب الأسماء واللغات: يحيى بن شرف النووي، دار الكتب العلمية، بيروت.

تهذيب اللغة: أبو منصور محمد بن أحمد الأزهري، دار إحياء التراث العربي، الأولى، ١٤٢١ ه، بيروت.

التوحيد: محمد بن علي بن الحسين بن بابويه الصدوق القمي، منشورات جماعة المدرسين، الأولى، قم المشرّفة.

## ـثـ

ثواب الأعمال: محمد بن علي بن بابويه الصدوق القمي، الثانية، مطبعة أمير، قم المشرّفة.

٠7.

جامع البيان عن تأويل آي القرآن: محمد بن جرير الطبري،

صادرالکتاب.....

الثانية، ١٣٩٢ هـ، دار المعرفة، بيروت.

الجامع لأحكام القرآن (تفسير القرطبي): محمد بن أحمد الأنصاري القرطبي، دار إحياء التراث العربي ١٤٠٥ هـ، بيروت.

جامع الأخبار: محمد بن محمد الشعيري، مطبعة النجف، الأولى، النجف الأشرف.

الجامع الصغير: جلال الدين عبد الرحمن بن كمال الخُضري السيوطي، دار الفكر، بيروت.

جمال الأسبوع بكمال العمل المشروع: السيد علي بن طاووس، الأعلمي للمطبوعات، بيروت.

جنة العاصمة در تارسخ وحالات حضرت فاطمه: سيد محمد حسن طباطبائي مير جهاني الأصفهاني، انتشارات بيت الزهراء، الأولى، ١٤٢٦ ه، مشهد المقدسة.

جوامع الكلم: الشيخ أحمد بن زين الدين الأحسائي، نسخة حجرية، طبع تبريز.

جوامع الكلم: الشيخ أحمد بن زين الدين الأحسائي، شركة الغدير، الأولى، ١٤٣٠ هـ، البصرة، العراق.

جواهر الحكم: السيد كاظم الحسيني الرشتي، شركة الغدير للطباعة المحدودة، الأولى، ١٤٣٢ هـ، البصرة، العراق.

.7.

الحبل المتين في أحكام أحكام الدين: الشيخ البهائي محمد بن

الحسين بن عبد الصمد العاملي، آستان قدس رضوي، الثانية، ١٤٢٠ ه، مشهد المقدسة.

الحدائق الناضرة في أحكام العترة الطاهرة: الشيخ يوسف بن أحمد البحراني، مؤسسة النشر التابعة لجماعة المدرسين، قم المشرّفة.

حياة القلوب وغاية المطلوب: الشيخ علي بن عبد الله الجدحفصي البحراني، تحقيق الشيخ حسن آل عصفور، طبعه ونشره المحقق في قم المشرّفة بلا تأريخ.

# - خ-

الخرائج والجرائح: قطب الدين سعيد بن عبد الله الراوندي، مؤسسة الإمام المهدي، الأولى، ١٤٠٩ هـ، قم المشرّفة.

الخصال: محمد بن علي بن الحسين بن بابويه الصدوق القمي، منشورات جماعة المدرسين، الأولى، ١٤٠٣ هـ، قم المشرّفة.

الخلاف: الشيخ محمد بن الحسن الطوسي، مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين، الأولى، ١٤٠٧ ه، قم المشرّفة.

## - 3.

دروس در شرح دعاى افتتاح (فارسى): الحاج محمد خان الكرماني، مطبعة السعادة، الأولى، ١٣٩٣ هـ / ١٣٥٢ هـ ش، كرمان.

دلائل الإمامة: محمد بن جرير بن رستم الطبري الإمامي الشيعي، مؤسسة البعثة، الأولى، ١٤١٣ هـ، قم المشرّفة.

الذريعة إلى تصانيف الشيعة: الآغا بزك الطهراني، دار الأضواء، الأولى، بيروت.

-ر-

الرسائل: الميرزا محمد باقر بن محمد جعفر (الشريف) الهمداني، مطبعة خراسان، مشهد المقدسة.

رسائل آل طوق القطيفي: الشيخ أحمد بن صالح بن طوق القطيفي: دار المصطفى لإحياء التراث، الأولى، ١٤٢٤ه، بيروت.

رسائل الشريف المرتضى: السيد علي بن الحسين الموسوي، مطبعة سيد الشهداء، نشر دار القرآن الكريم (مدرسة السيد الكلپايكاني)، الأولى، ١٤٠٥ه، قم المشرّفة.

روح البيان في تفسير القرآن: إسماعيل حقى البروسوي التركي الحنفى، دار إحياء التراث العربي، ١٤٠٥ هـ، بيروت.

روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني: محمود بن عبد الله الآلوسي الشافعي البغدادي، دار إحياء التراث العربي، بيروت.

روض الجنان في شرح إرشاد الأذهان: زين الدين بن علي العاملي الشهيد الثاني، مكتب الإعلام الإسلامي، الأولى، ١٤٢٢ هـ ١٣٩٠ هش، قم المشرّفة.

الروضة البهيّة في شرح اللمعة الدمشقة: زين الدين بن علي العاملي الشهيد الثاني، بتحقيق السيد محمد كلانتر، مكتبة الداوري، الثانية، ١٣٩٨ ه، قم المشرّفة.

الروضة في فضائل أمير المؤمنين علي بن أبي طالب السَّلَا: شاذان بن جبرئيل القمي (ابن شاذان)، تحقيق علي الشكرچي، الأولى، ١٤٢٣ ه، قم المشرّفة.

روضة المتقين في شرح من لا يحضره الفقيه: الشيخ محمد تقي المجلسي، مؤسسه كوشانبور، الأولى ١٤٠٦ ه، قم المشرفة.

روضة الواعظين: محمد بن الحسن الفتال النيسابوري -الشريف الرضي -قم المشرّفة.

رياض السالكين في شرح صحيفة سيد الساجدين: السيد على خان المدني، مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجامعة المدرسين، ١٤٢٠ هـ، قـم المشرّفة.

٠;.

زبدة البيان في أحكام القرآن: الفقيه المقدس الشيخ أحمد الأردبيلي، تحقيق الشيخ محمد الباقر البهبودي، نشر المكتبة المرتضوية لإحياء الآثار الجعفرية، طهران.

# ۔ش۔

شرح أصول الكافي: الملا محمد صالح المازندراني، دار الكتب الإسلامية، الأولى، ١٣٨٨ ه، طهران.

شرح توحيد الصدوق: القاضي محمد سعيد بن محمد مفيد القمي،

وزارة الثقافة والإرشاد الإسلامي، الأولى، ١٤١٥ هـ، طهران.

شرح الخطبة التطنجية: السيد كاظم الحسيني الرشتي، جامع الإمام الصادق علياً الأولى، ١٤٢١ه/ ١٤٠١م الكويت.

شرح دعاء الحُجُب: الحاج محمد خان الكرماني، مطبعة السعادة، الأولى، كرمان.

شرح دعاء رجب (الرسائل، الجزء ٢، الرسالة ٢): الميرزا محمد باقر الشريف الطباطبائي الهمداني، طبع المدرسة الباقرية، مشهد المقدسة.

شرح دعاء الرجبية: الحاج محمد خان الكرماني، مطبعة السعادة، الأولى، كرمان، إيران.

شرح دعاء السّحَر: الحاج محمد كريم خان الكرماني، لجنة إحياء تراث مدرسة الشيخ الأوحد الأحسائي، الأولى، ١٤٤١ ه/ ٢٠٢٠م، سوريا-الأحساء -قم المشرفة.

شرح دعاء السمات: السيد كاظم الحسيني الرشتي، مؤسسة فكر الأوحد، الثانية، ١٤٢٤ه/ هـ/٣٢٠٠٣م، السيدة زينب، سوريا.

شرح الزيارة الجامعة: الشيخ أحمد بن زين الدين الأحسائي، دار المفيد، الأولى، ١٤٢٤ ه/ ٢٠٠٣ م، بيروت.

شرح الزيارة المطلقة: الميرزا محمد باقر الشريف الطباطبائي، تحقيق الشيخ أحمد هاني الهَجَري، الأولى، ١٤٢٩ ه/ ٢٠٠٨ م، نشر باقيات، قم. شرح القصيدة: السيد كاظم الحسيني الرشتي، نسخة حجرية، طبع تبريز.

شرح القصيدة: السيد كاظم الحسيني الرشتي، طبعة سنة ١٣٨٧ هش ، مشهد المقدسة.

## ـ ص ـ

الصحاح (تاج اللغة وصحاح العربية): إسماعيل بن حماد الجوهري، دار العلم للملايين، الرابعة، ١٤٠٧ه / ١٩٨٧م، بيروت.

صحيفة الأبرار: الميرزا محمد تقي المامقاني المعروف بـ (حجة الإسلام) و(نيّر مامقاني)، مؤسسة الأعلمي، الأولى، ٢٠٠٣م، بيروت.

الصحيفة السجادية الجامعة لأدعية الإمام علي بن الحسين عليها، مؤسسة أنصاريان، الأولى، ١٤١١ ه، قم المشرّفة.

الصراط المستقيم إلى مستحقي التقديم: علي بن يونس النباطي، البياض، العاملي، المكتبة المرتضوية، طهران.

صراط اليقين في شرح تبصرة المتعلمين: الشيخ أحمد بن زين الدين الأحسائي، تحقيق أحمد بن حسين العبيدان والشيخ أحمد عبد الوهاب البو شفيع، مؤسسة أم القرى، الأولى، ١٤٣٢ هـ، قم المشرفة.

## ـطـ

طريق النجاة: الحاج محمد كريم خان الكرماني، الطبعة الأولى، 1٣٩٢ هش، مشهد المقدسة.

## ٠۶.

العدد القوية لدفع المخاوف اليومية: على بن يوسف بن المطهر

الحلى، مكتبة السيد المرعشى، الأولى ١٤٠٨ ه، قم المشرّفة.

علل الشرائع: محمد بن علي بن الحسين بن بابويه الصدوق القمي، منشورات المكتبة الحيدرية، النجف الأشرف.

عوالي اللئالى العزيزية في الأحاديث الدينية: (ابن جمهور) محمد بن علي بن إبراهيم الأحسائي، طبع بالأوفست، ١٤٠٥ ه/ ١٩٨٥ م، مطبعة سيد الشهداء عليي قم المشرّفة.

عيون أخبار الرضا: محمد بن علي بن الحسين بن بابويه الصدوق القمي، نشر جان، الأولى، ١٤٢٠ ه/ ١٣٧٩ ه/ ش، طهران.

# ءغ.

غاية المرام وحُجّة الخصام في تعيين الإمام من طريق الخاص والعام، السيد هاشم التوبلاني البحراني، مؤسسة التأريخ العربي، الأولى، ١٤٢٢ ه/ ١٩٩٢ م، بيروت.

الغدير في الكتاب والسنة والأدب: العلامة عبد الحسين بن أحمد الأميني، دار الكتاب العربي، الرابعة، ١٣٩٧ هـ / ١٩٧٧ م، بيروت.

## \_ف

فتح القدير الجامع بين فني الرواية والدراية من علم التفسير: محمد ابن على الشوكاني اليماني، دار المعرفة، بيروت.

الفرائد الطريفة في شرح الصحيفة الشريفة: العلامة الشيخ محمد باقر المجلسي، منشورات آثار العلامة المجلسي، الأولى، ١٤٠٧هـ، أصفهان.

فضائل الصحابة: أحمد بن شعيب النسائي، دار الكتب العلمية، الأولى، ببروت.

فضل الصلاة على النبي: القاضي إسماعيل الجهضمي، تحقيق محمد ناصر الألباني، الثانية، ١٣٩٧ هـ / ١٩٦٩ م، المكتب الإسلامي، بيروت.

الفضائل: شاذان بن جبرئيل بن إسماعيل القمي، الشريف الرضي، الألى، ١٣٦٢ هش، قم المشرّفة.

فقه الرضا: علي بن بابويه القمي، الأولى، ١٤٠٦ هـ، تحقيق مؤسسة آل البيت لإحياء التراث، المؤتمر العالمي للإمام الرضا عليه الأولى، ١٤٠٦ هـ، مشهد المقدسة.

## -ق-

القاموس المحيط: مجد الدين محمد بن يعقوب الفيروز آبادي، مؤسسة الرسالة، بيروت.

قرب الإسناد: عبد الله بن جعفر الحميري، مؤسسة آل البيت، الأولى،١٤١٣ه، قم المشرّفة.

القواعد والفوائد: محمد بن مكي العاملي (الشهيد الأول)، تحقيق السيد عبد الهادي الحكيم، مكتبة المفيد، قم المشرّفة.

## ۔ ك ـ

الكافي: ثقة الإسلام محمد بن يعقوب الكليني البغدادي، دار الكتب الإسلامية، الطبعة الثالثة، طهران. وأيضاً تحقيق وطبع دار الحديث، الأولى، 1879 هـ، قم المشرّفة.

كامل الزيارات: جعفر بن محمد بن قولويه، مؤسسة نشر الفقاهة، الأولى، ١٤١٧ه، قم المشرّفة.

كتاب العين: الخليل بن أحمد الفراهيد، مؤسسة دار الهجرة، الثانية، 12۲۲ ه، قم المشرّفة.

كتاب الغيبة: محمد بن الحسن الطوسي، مؤسسة المعارف الإسلامية، الأولى، ١٤١١ ه، قم المشرّفة.

كشف الخفاء ومزيل الالباس عما اشتهر من الأحاديث على ألسنة الناس: إسماعيل بن محمد العجلوني، دار الكتب العلمية، الرابعة، ١٤٠٨ هـ/ ١٩٨٨ م، بيروت.

كفاية الأثر في النص على الأئمة الاثني عشر: على بن محمد بن على الخزاز القمى، انتشارات بيدار، ١٤٠١ هـ، قم المشرّفة.

كمال الدين وتمام النعمة: محمد بن علي بن بابويه الصدوق القمي، مؤسسة النشر الإسلامي، الطبعة لأولى، ١٤٠٥ هـ / ١٣٦٣ هـ ش، قم المشرّفة.

كنز العرفان: الفاضل المقداد بن عبد الله السيوري الأسدي الحلي، مكتب نويد اسلام، ١٤٢٨ ه/قم المشرّفة.

كنز الفوائد: أبو الفتح محمد بن على الكراجكي، دار الذخائر، الأولى، 1٤١٠ هـ، قم المشرّفة.

## •J•

لوامع صاحبقراني: محمد تقي المجلسي، مؤسسة إسماعيليان، الأولى، 1818 هـ، قم المشرّفة.

لسان العرب: أبو الفضل محمد بن مكرم بن منظور الأفريقي، نشر أدب الحوزة، الأولى، ١٤٠٥ هـ، قم المشرّفة.

## .م.

مجمع البحرين: فخر الدين بن محمد علي الطريحي، نشر مرتضوي، الثانية ١٣٩٠ هش، طهران.

مجمع البيان في تفسير القرآن: أبو على الفضل بن الحسن الطبرسي، مؤسسة الأعلمي، الأولى، ١٤١٥ ه/ ١٩٩٥ م، بيروت.

مجمع الفائدة والبرهان في شرح إرشاد الأذهان: المحقق أحمد بن محمد (المقدّس) الأردبيلي، مؤسسة النشر الإسلامي، قم المشرّفة.

المجموع شرح المهذب: يحيى بن شرف النووي، دار الفكر، بيروت. مجموعة الرسائل: الحاج زين العابدين خان الإبرهيمي الكرماني، الأولى، مطبعة السعادة، كرمان.

مجموعة الرسائل: الحاج محمد خان الإبرهيمي الكرماني، الطبعة الأولى، مطبعة السعادة، كرمان.

مجموعة الرسائل: الحاج محمد كريم خان الإبرهيمي الكرماني، الطبعة الأولى، مطبعة السعادة، كرمان.

المحاسن: أحمد بن محمد بن أحمد بن خالد البرقي، دار الكتب الإسلامية ١٣٧٠ ه، طهران.

المحكم والمتشابه: الشريف المرتضى علي بن الحسين الموسوي (علم

الهدى)، مجمع البحوث الإسلامية (آستانه قدس رضوي)، الثانية، ١٤٣٠ ه/ ١٣٩٠ هش، مشهد المقدسة.

المحيط في اللغة: إسماعيل بن عباد القزويني الطالقاني، عالم الكتب، الأولى، ١٤١٤ ه/ ١٩٩٤ م، بيروت.

مختصر البصائر: الحسن بن سليمان بن محمد الحلي، مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين، قم المشرّفة.

مختصر شرح دعاء رجب (للحاج محمد خان الكرماني): إعداد أحمد ابن حسين العبيدان الأحسائي، الأولى، ١٤٣٢ ه/ ٢٠٢٠م، لجنة إحياء تراث مدرسة الشيخ الأوحد الأحسائى، الأولى، سوريا-الأحساء -قم المشرّفة.

مرآة العقول في شرح اخبار آل الرّسول: العلاّمة محمد باقر المجلسي، دار الكتب الإسلامية، الثانية، ١٤٠٤ هـ، طهران.

المحتضر: الحسن بن سليمان بن محمد الحلي، ، الأولى، ١٤٢٤ ه/ ١٣٨٢ هش، قم المشرّفة.

المزار الكبير: محمد بن جعفر بن المشهدي، مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين، الأولى، ١٤١٩ هـ، قم المشرّفة.

مستدرك الوسائل: الميرزا حسين النوري الطبرسي، مؤسسة آل البيت، الأولى، ١٤٠٨ ه، قم المشرّفة.

مستدركات رجال علم الحديث: الشيخ علي النمازي الشاهرودي، مطبعة شفق، الأولى، ١٤١٢، طهران.

مشارق أنوار اليقين: الحافظ رجب البرسي الحلي، الأولى، مؤسسة

الأعلمي، الأولى، ١٤٢٢ ه/ ٢٠٠١ م، بيروت.

مصباح الزائر: السيد علي بن موسى بن جعفر ابن طاووس، مؤسسة آل البيت، الأولى، ١٤١٦ هـ / ١٣٧٥ هـ ش، قم المشرّفة.

مصباح الكفعمي: تقي الدين إبراهيم بن علي الكفعمي العاملي، الثالثة ١٤٠٣ هـ / ١٩٨٣ م، مؤسسة الأعلمي، بيروت.

مصباح المتهجد: الشيخ محمد بن الحسن بن علي الطوسي، الأولى، ١٤١٨ هـ / ١٩٩٨ م، مؤسسة الأعلمي، بيروت.

المصباح المنير في غريب الشرح الكبير للرافعي، أحمد بن محمد الفيومي، دار الهجرة، الأولى، ١٤١٤ هـ، قم المشرّفة.

معارج اليقين في أصول الدين: محمد بن محمد السبزواري، مؤسسة آل البيت لإحياء التراث، الأولى، ١٤١٣ هـ / ١٩٩٣ م، قم المشرفة.

معاني الأخبار: محمد بن علي بن بابويه الصدوق القمي، تحقيق علي أكبر الغفاري، مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين، ١٣٧٩ ه/ ١٣٣٨ هش، قم المشرّفة.

المعتبر في شرح المختصر: جعفر بن الحسن المحقق الحلي، منشورات مؤسسة سيد الشهداء، الأولى، ١٣٦٤ هش، قم المشرّفة.

مغني اللبيب عن كتب الأعاريب: أبو محمد عبد الله ابن هشام الأنصاري، مكتبة سيد الشهداء عليا ، ١٤٠٨ هـ، قم المشرّفة.

مفتاح الفلاح: الشيخ البهائي محمد بن الحسين الحارثي العاملي - تحقيق السيد الرجائي، مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين، الأولى، ١٤١٥ ه، قم المشرّفة.

مقاييس اللغة: أحمد بن فارس بن زكريا، مكتب الإعلام الإسلامي، ١٤٠٠، قم المشرّفة.

مكارم الأبرار (مجموعة المصنفات): الحاج محمد كريم خان الكرماني، شركة الغدير، الأولى، ١٤٣٨ هـ/ ٢٠١٧م، البصرة، العراق.

المناقب (الكتاب العتيق): محمد بن علي بن الحسين العلوي، دليل ما، الأولى، ١٤٢٨، قم المشرّفة.

من لا يحضره الفقيه: محمد بن علي بن الحسين بن بابويه الصدوق، منشورات جماعة المدرسين، الطبعة الثانية، قم المشرّفة.

مهج الدعوات: السيد علي بن موسى بن جعفر ابن طاووس، مؤسسة الأعلمي، الأولى، ١٤١٤ ه / ١٩٩٤ م، بيروت.

## -ن-

النهاية في غريب الحديث: المبارك بن محمد الجُزري (ابن الأثير)، مؤسسة إسماعيليان، الرابعة، ١٣٦٤ هـ ش، قم المشرّفة.

نور الأنوار في شرح كلام سيد الأبرار: السيد نعمة الله الموسوي الجزائري، الأولى ١٤٢٦ هـ، دار المجتبى (پارسا) ، قم المشرّفة.

## \_&\_

الهداية الكبرى: الحسين بن حمدان الخصيبي، دار البلاغ، الرابعة،

## -9-

الوافي: المولى محمد بن مرتضى بن محمود (محسن الفيض الكاشاني)، مكتبة أمير المؤمنين عليه ، ١٤٠٦ هـ، أصفهان.

الوافي بالوفيات: صلاح الدين خليل بن أيبك بن عبد الله الصفدي، دار إحياء التراث، ١٤٢٠ه، بيروت.

وسائل الشيعة إلى تحصيل مسائل الشريعة: محمد بن الحسن الحر العاملي، مؤسسة آل البيت، الأولى، ١٤١٨ هـ، قم المشرّفة.

ينابيع المودة لذوي القربى: سليمان القندوزي الحنفي، تحقيق السيد على جمال أشرف الحسيني، دار الأسوة، الأولى ١٤١٦ هـ، قم المشرّفة.

# فهرس المطالب

| ٧. | مقدمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٩. | فصول الكتاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ١١ | تمهيد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ١١ | فضل الصلاة على النبي والنالي والنالي والنالي والنالي والنالي والنالية والنا |
| ۱٧ | [الحاج محمد كريم رَجُلْكَ يوصي بالصلوات له]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ۱۸ | الصلاة على النبي والنبي والكتب الكتب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ۱۸ | كلام الشهيد الثاني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 19 | كلام الحاج محمد كريم خان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ۲۱ | الفصل الأول: معنى الصلاة على النبي وَلَيْشَاهُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ۲۱ | أولاً: معنى (الصلاة) في اللغة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|    | كلام الحاج محمد خان الكرماني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |

| سائي | شرح الصلاة على محمد وآله في مدرسة الشيخ الأح           | ٣٠٦ |
|------|--------------------------------------------------------|-----|
| ۲۳   | لام الحاج محمد كريم خان                                | ک   |
| 74   | لام الشيخ أحمد الأحسائي                                | ک   |
| 72   | دية الصلاة بـ(على)                                     | عت  |
| ۲٥   | ملاة بمعنى الدعاء (المعنى الباطن)                      | عا  |
| **   | لام السيد كاظم الرشتي                                  | ک   |
| ۲۸   | ياً: معنى (الصلاة على النبي والمسلمة)                  | ثان |
| ۲۸   | قام الأول: معنى الصلاة على النبي والمنات في الروايات   | ال  |
| 49   | لام الحاج محمد خان الكرماني                            | ک   |
| 49   | قام الثاني: معنى الصلاة على النبي والمالية عند الأعلام | الم |
| 49   | ُول: بمعنى الرحمة                                      | الأ |
| 49   | لام الشهيد الثاني                                      | ک   |
| ٣.   | لام الشيخ الأحسائي                                     | ک   |
| ٣٢   | نبي الترحم من الله تعالى                               | 2.0 |

| ٣٠٧ | فهرس المطالب                                                                |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------|
| ٣٢  | كلام السيد كاظم الرشتي                                                      |
| 44  | كلام الحاج محمد كريم خان                                                    |
| 45  | كلام الحاج محمد خان الكرماني                                                |
| ٣٧  | المراد من إطلاقات الرحمة                                                    |
| ٣٧  | أ ـ الرحمة المكتوبة                                                         |
| ٣٧  | كلام الشيخ أحمد الأحسائي                                                    |
| ٣٨  | [ب ـ الرحمة بمعاني أُخَر]                                                   |
| ۳۹  | الثاني: بمعنى المغفرة والاستغفار                                            |
| ٤٢  | تأويل ﴿لِيَغْفِرَ لَكَ اللَّهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِكَ وَمَا تَأْخَّرَ﴾ |
| ٤٢  | كلام الحاج محمد كريم خان                                                    |
| ٤٣  | كلام الشيخ أحمد الأحسائي                                                    |
| ٤٥  | كلام الحاج محمد خان الكرماني                                                |
| ٤٥  | توجيه الشيخ الأحسائي لمعنى الاستغفار                                        |
| ٤٧  | كلام الحاج محمد خان الكرماني                                                |
|     |                                                                             |

| ٣٠٪ شرح الصلاة على محمد وآله في مدرسة الشيخ الأحسائي | نسائي |
|------------------------------------------------------|-------|
| الثالث: بمعنى التزكية                                | ٥٣    |
| كلام الحاج محمد كريم خان                             | ٥٣    |
| كلام الشيخ أحمد الأحسائي                             | 0 £   |
| كلام المؤلف في المقام                                | 0 £   |
| الفيض الدفعي و الفيض الرفعي                          | 00    |
| الرابع: بمعنى الثناء                                 | 00    |
| كلام الحاج محمد كريم خان                             | 00    |
| كلام المؤلف في معنى الثناء                           | ٥٦    |
| الخامس: بمعنى المباركة                               | ٥٦    |
| كلام السيد كاظم الرشتي                               | ٥٧    |
| السادس: بمعنى التوحيد                                | ٥٨    |
| كلام الحاج محمد خان الكرماني                         | ٥٨    |
| كلام السيد كاظم الرشتي في الخطبة التطنجية            | ٥٨    |

| ٣.٩ | فهرس المطالب                                                       |  |
|-----|--------------------------------------------------------------------|--|
| 09  | كلام الحاج محمد كريم خان                                           |  |
| ٦.  | بيان معنى التوحيد في الصلوات                                       |  |
| ٦.  | كلام الحاج زين العابدين خان                                        |  |
| ٦٢  | [التسبيح والتهليل من التوحيد]                                      |  |
| ٦٣  | السابع: بمعنى طلب ظهور الحق                                        |  |
| ٦٣  | كلام قال السيد كاظم الرشتي                                         |  |
| ٦٣  | كلمات أخرى في تفسير ومعنى الصلاة على النبي والثينة                 |  |
| ٦٣  | الثامن: تعليق الشيخ أحمد الأحسائي على كلام الشيخ المجلسي           |  |
| ٦٦  | [معنى: وَجَعَلَ صَلَواتِنَا عَلَيْكُمْ]                            |  |
| ٦٦  | [معنى الوضع في (الصلاة)]                                           |  |
| ٦٨  | [بمعنى (الصلاة اليومية) وأنها لهم عليه الله السلام السلام اليومية) |  |
| ٦٩  | [(لهم) بمعنى التعبد (لله) بطاعتهم]                                 |  |
| ٧٠  | [تفصیل معنی (طاعتهم)]                                              |  |
| ٧١  | التاسع: كلام السيد كاظم الرشتي في شرح القصيدة                      |  |

| سائي | ٣١٠ شرح الصلاة على محمد وآله في مدرسة الشيخ الأح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|      | [اشتقاقات الصلاة]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٧٩   | العاشر: كلام الحاج محمد كريم خان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ۸٠   | [بالصلاة على النبي يستضيء القلب]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ۸۱   | [التوجه إلى الله بالصلاة على النبي ﴿ النَّبِي النَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ال |
| ۸۲   | [الصلاة التامة وفائدتها]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ۸۲   | معنى الصلاة في الاشتقاق الكبير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٨٤   | الحادي عشر: كلام الحاج محمد خان الكرماني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٨٥   | [الصلاة بمعنى الوصل والعطاء]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٨٦   | [الصلاة بمعنى الولاية]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ۸۸   | الثاني عشر: كلام الحاج زين العابدين خان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ۹.   | الثالث عشر: كلام المؤلف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 97   | تمام الصلاة المكتوبة بالولاية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 90   | بيان الشيخ الأحسائي لمعنى «وأَقَمْتُمُ الصَّلاةَ»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |

| ٣ | 11                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | فهرس المطالب |
|---|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| ٩ | لحقيقي للصلاة على النبي والمالية المالية المال | المعنى ا     |
| ١ | لثاني: معنى: «كما صليت على إبراهيم وآل إبراهيم» ١٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | الفصل ا      |
| ١ | للامة المجلسي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | كلام الع     |
| ١ | سيد الجزائري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | كلام ال      |
| ١ | الشيخ البهائي في المقام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | اعتراض       |
| ١ | حاج محمد کریم خان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | كلام الـ     |
| ١ | شيخ أحمد الأحسائي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | كلام النا    |
| ١ | ى التشبيه باعتبار الظاهر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | بیان معن,    |
| ١ | يى التشبيه باعتبار الباطن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | بيان معا     |
| ١ | ر باعتبار الباطن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | بیان آخ      |
| ١ | ر باعتبار الظاهر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | بیان آخ      |
| ١ | الزماني والوجود الدهري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | الوجود       |
| ١ | سيد كاظم الرشتي في شرح دعاء السمات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | كلام ال      |
| ١ | كال مشهور في التشبيه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | دفع إش       |
|   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |              |

| حسائي | ١ شرح الصلاة على محمد وآله في مدرسة الشيخ الأ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ۲۱۳ |
|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| 119   | مصل الثالث: معنى التسليم في آية الصلاة على النبي والمالة السلام على النبي والمالة المسلم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | الة |
| 119   | ) بمعنى السلام والتحية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | (1  |
| 171   | ) بمعنى الطاعة والانقياد والتسليم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | (٢  |
| 171   | ِلاً: معنى التسليم في الروايات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | أو  |
| ۱۲۲   | نياً: أقوال العلماء في المقام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ثان |
| ۱۲۲   | لام الشهيد الثاني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 5   |
| ۱۲۳   | الام الحاج محمد كريم خان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 5   |
| ۱۲۳   | الام المولى الميرزا محمد باقر الشريف الهمداني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 5   |
| 172   | لثاً: معنى التسليم في صيغة الصلاة على النبي وَلَيْكُمُ اللَّهِ السَّالَةِ السَّلَامَ على النبي وَلَيْكُمُ اللّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ثال |
| 170   | لها: بمعنى التحية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | أوّ |
| 170   | ليها: بمعنى الطاعة والخضوع الانقياد والتبعية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ثان |
| ۱۲٦   | لثها: بمعنى الحفظ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ثال |
| ١٢٧   | سليم في صيغة الصلاة على النبي والنبي والنبي النبية الصلاة على النبي والنبية وا | الت |

| ۳۱۳ . | فهرس المطالب                                                    |
|-------|-----------------------------------------------------------------|
| ۱۲۸   | كلام الشيخ أحمد الأحسائي                                        |
| 179   | [الحكمة من إخفاء معنى ﴿سَلَّمُوا﴾]                              |
| ۱۳۱   | الناس في استعمال الإتيان بالسلام بعد الصلاة على ثلاثة أقسام     |
| ١٣٣   | الفصل الرابع: حكم الصلاة على النبي وَلَيْكُمْ في الصلاة وخارجها |
| ١٣٣   | كلام الحاج محمد كريم خان في جهتين                               |
| 145   | الجهة الأولى: حكم الصلاة على النبي والثانية في الصلاة           |
| 145   | الصلاة على النبي والليسة في الركوع والسجود                      |
| 185   | كلام الحاج محمد كريم خان                                        |
| 140   | الجهة الثانية: حكم الصلاة على النبي المُنْكَثَةُ في غير الصلاة  |
| ١٣٦   | كلام الحاج محمد كريم خان حول القائلين بالوجوب                   |
| ۱۳۸   | أدلة القائلين بالوجوب                                           |
| ۱۳۸   | كلام للمحقق البحراني                                            |
| 18.   | أدلة القول بالاستحباب                                           |
| ١٤٠   | استدلال الحاج محمد كريم خان                                     |

| ٣١٤ شرح الصلاة على محمد وآله في مدرسة الشيخ الأحسائي                   |
|------------------------------------------------------------------------|
| [قرائن الحاج محمد كريم على القول بالاستحباب]                           |
| [هل الوجوب فوري؟]                                                      |
| كلام الشيخ أحمد الأحسائي                                               |
| كلام الحاج محمد كريم خان                                               |
| [حكم تداخل الصلوات]                                                    |
| [حكم الصلاة عليه والنبية عند التكرار]                                  |
| حكم الصلاة على غير النبي والنبي والنبي المنتاز                         |
| كلام الشيخ أحمد الأحسائي                                               |
| الفصل الخامس: الحكمة من تقديم الصلاة على النبي والمُثَالَة في المسألة، |
| وهل لها من عوائد وآثار تعود عليهم علِشَلِهِ منها؟                      |
| أولاً: الحكمة في بدء المسألة والدعاء بالصلاة عليهم                     |
| كلام الحاج زين العابدين خان                                            |
| ثانياً: هل للصلاة على النبي وآله عليه اثر في زيادة مثوبة أو مرتبة في   |
| حقّهم؟                                                                 |

| ٣١٥ | فهرس المطالب                                                                                          |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 10. | الجواب على هذا التساؤل                                                                                |
| 101 | عرض أقوال العلماء في المسألة                                                                          |
| 104 | كلام الشهيد الثاني                                                                                    |
| 104 | كلام القاضي سعيد القمي                                                                                |
| 102 | كلام المجلسي الأوَّل                                                                                  |
| 108 | كلام الشيخ أحمد آل طوق القطيفي                                                                        |
| 104 | كلام المولى الميرزا محمد باقر الشريف الهمداني                                                         |
| 101 | دعاء المؤمنين وتسليمهم له والمنائلة هو أوثق عرى حياتهم                                                |
| 109 | مطابقة العهده الذِّهني للعهد الذِّكري في الصلاة عليهم عليهم عليهم عليهم عليهم عليهم عليهم عليهم عليهم |
| 17. | أعمال العباد تثمر للحجج عليلة                                                                         |
| 177 | كلام الحاج محمد خان الكرماني                                                                          |
| ١٦٢ | كلام الشيخ أحمد الأحسائي                                                                              |
| ١٦٥ | كلام الحاج محمد كريمخان                                                                               |
| ١٦٦ | [مناقشة كلام الشيخ المجلسي]                                                                           |

| حسائي | ٣١٦ شرح الصلاة على محمد وآله في مدرسة الشيخ الأ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 177   | [انتفاعهم وتسلّطهم علِشَكِمُ لا يعني النقص في مراتبهم]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 179   | [توجيه الروايات التي تنفي الانتفاع]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ۱۷۱   | [الاستدلال العقلي على انتفاعهم علِشَيْدً]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ۱۷٤   | [انتفاعهم علِيلِهِ بأعمال الشيعة]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 177   | السيد كاظم الرشتي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 179   | [تفصيل السيد الرشتي في المقام]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ۱۸۳   | [كيف يزداد ون أو ينتفعون علظهم ]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ۱۸۸   | [أصحاب القلوب (الحيّة) يعلمون بالزيادة والانتفاع]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 19.   | [الزيادة الحاصلة في مراتبهم من الصلاة عليهم عليهم عليهم عليهم المسالة الماسالة الماسالة عليهم عليهم الماسالة ال |
| 197   | [النتيجة من كلام السيد الرشتي]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 197   | [رأي السيد الرشتي في المقام]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 198   | عدم انتفاعهم بصلواتنا عليهم في رتبة ذاته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ۱۹٦   | انتفاعهم بصلواتنا عليهم في ذواتهم من الله (عزّ وجل)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |

| فهرس المطالب                                                        |
|---------------------------------------------------------------------|
| كلام الحاج محمد كريم خان                                            |
| وجوه بيان استفادتهم من الصلاة عليهم                                 |
| الوجه لأول: أن الله افتتح بهم الإيجاد                               |
| الوجه الثاني: [شيعتهم من شعاع أنوارهم علِشَلِهُمْ]                  |
| الوجه الثالث: [أعمال الشيعة وجميع ما منهم هو عملُهم علِشَكِيرٌ] ٢٠٠ |
| كلام المولى الميرزا محمد باقر الشريف الهمداني                       |
| [أبى الله أن يجري الأشياء إلاّ بأسبابها]                            |
| كلام الحاج محمد خان الكرماني                                        |
| [الزيادة هي طلب دوام الولاية لهم علِشَلِهُمْ]                       |
| [المراد من أخبار الثواب العائد إلى الشخص]                           |
| خزانة الله لا نهاية لها فهو يزيدهم وإن كانوا مرحومين ١٣             |
| كلام الحاج زين العابدين خان                                         |
| الصلاة عليهم أجمع الدعوات وأكملها                                   |
| [الاعتراض بأنه علِشَلِهُ لا ينتفعون]                                |

| مة الشيخ الأحسائي | شرح الصلاة على محمد وآله في مدره                  | ۳۱۸                      |
|-------------------|---------------------------------------------------|--------------------------|
| Y10               | ِاض                                               | الجواب عن هذا الاعتر     |
| Y19               | بم خان                                            | كلام الحاج محمد كر       |
| YY•               | ئ نقاط                                            | كلام المؤلف في ثلاث      |
| ۲۲۰               | ن أهل البيت علِشَكِر الذاتية                      | االنقطة لأولى: المقامان  |
| YY ·              |                                                   | أ) مقام البيان والمعرفة  |
| YY1               |                                                   | ب) مقام المعاني          |
| YYY               |                                                   | ج) مقام الأبواب          |
| YYY               |                                                   | د) مقام الإمامة          |
| YY£               | بباب الزيادة في مراتبهم علِيَكُمْ                 | النقطة الثانية: ما هي أس |
| YY£               | حقق استجابة الصلاة                                | النقطة الثالثة: شروط تــ |
| YYV               | م آل النبي والثان النبي والثان النبي والثان النبي | الفصل السادس: من هـ      |
| YYV               |                                                   | معنى كلمة (آل)           |
| YYV               |                                                   | الفرق بين الآل والأهل    |

| 719 | فهرس المطالب                                                                                                                          |
|-----|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 777 | معنى (آل النبي وَلَمُوْتُنَامُ )                                                                                                      |
| 779 | كلام الشهيد الثاني                                                                                                                    |
| 779 | كلام الحاج محمد خان الكرماني                                                                                                          |
| ۲٣. | كلام السيد كاظم الرشتي                                                                                                                |
|     | [ردّ شبهة أن السبط ليس ذُرّية ً]                                                                                                      |
|     | كلام الشيخ أحمد الأحسائي                                                                                                              |
|     | [تبعية الشيعة لآل محمد علِشَالِهِ ]                                                                                                   |
|     | دخول الشيعة في آل محمد علِشَلِهْ                                                                                                      |
|     | كلام المولى الميرزا محمد باقر الشريف الهمداني                                                                                         |
|     | كلام الحاج محمد خان الكرماني                                                                                                          |
|     | [الإيمان بأهل البيت إيمان بالنبي والنام الله الله الله الله الله الله الله ال                                                         |
|     | [الشيعة من آل محمد عليهم]                                                                                                             |
| 722 | [الفصل بين النبي وآله عليه الله الله الله الله الله الله الله ا |
| 729 | الفصل السابع: إعراب الصلاة على محمد وآل محمد                                                                                          |

| ٣٢٠ شرح الصلاة على محمد وآله في مدرسة الشيخ الأحسائي                                         |
|----------------------------------------------------------------------------------------------|
| الهدف من إضافتهم (على) في الصلاة على النبي والمسلم النبي والمسلم النبي والمسلم النبي والمسلم |
| المانع من الجر وكذا النصب في كلمة (آل)                                                       |
| كلام السيد كاظم الرشتي                                                                       |
| كلام الشيخ أحمد بن زين الدين الأحسائي                                                        |
| كلام الشيخ أحمد آل طوق القطيفي                                                               |
| [الصلاة عليهم عبادة وكيفية متلقّاة من الشارع]                                                |
| [عدم صحة نصب (آله) عطفاً على المحل]                                                          |
| [بطلان القول بنصب (آله) على المعيّة]                                                         |
| [بطلان القول بنصب (آله) بفعل متعد]                                                           |
| [ما يفتقر إليه الحذف]                                                                        |
| خاتمة: ذكر صيغ بعض الصلوات الواردة في خطب المشايخ                                            |



